
HEI EMA: Jurnal Riset Hukum, Ekonomi Islam, Ekonomi, Manajemen dan Akuntansi 

E-ISSN: 2828-8033 

https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/jhei  

Muhammad: [Bank Syariah…]   53 

BANK SYARIAH MENURUT PANDANGAN ULAMA KLASIK 

Muhammad 

STIS Al-Hilal Sigli 

muhamza59@gmail.com  
 

  Abstract 

Islamic banks are modern financial institutions that operate based on the principles of Islamic 

law, especially the prohibition of usury, gharar, and maisir. Although at the time of classical 

fiqh scholars there was no banking institution in its current form, the basic concepts they 

formulated in fiqh muamalah became an important foundation for the development of Islamic 

banks. Classical scholars such as Abu Hanifah, Malik bin Anas, Shafi'i, and Ahmad bin Hanbal 

agreed that any addition required in a loan contract is forbidden usury. The thoughts of Ibn 

Taymiyyah and Al-Ghazali also confirm that money is not a commodity to be traded for interest, 

but only a medium of exchange that serves to maintain the smooth running of economic activity. 

Principles such as justice ('adl), mutual consent, transparency, and cooperation in risk and 

profit formulated by classical scholars have proven to be relevant to the modern Islamic 

banking system. Through halal contracts such as murabahah, mudharabah, musyarakah, and 

ijarah, Islamic banks are a fairer and more ethical alternative to conventional banks. This study 

shows that the thinking of classical scholars remains relevant as a normative and ethical 

foundation in developing a contemporary financial system with social justice. 

Keyword: Islamic banks, classical scholars. 

 

Abstrak 

Bank syariah merupakan lembaga keuangan modern yang beroperasi berdasarkan prinsip-

prinsip hukum Islam, khususnya larangan riba, gharar, dan maisir. Meskipun pada masa ulama 

fiqh klasik belum dikenal lembaga perbankan dalam bentuk sekarang, konsep dasar yang 

mereka rumuskan dalam fikih muamalah menjadi fondasi penting bagi pengembangan bank 

syariah. Ulama klasik seperti Abu Hanifah, Malik bin Anas, Syafi’i, dan Ahmad bin Hanbal 

sepakat bahwa setiap tambahan yang disyaratkan dalam akad pinjaman adalah riba yang 

diharamkan. Pemikiran Ibnu Taimiyah dan Al-Ghazali juga menegaskan bahwa uang bukan 

komoditas untuk diperdagangkan demi bunga, tetapi hanya alat tukar yang berfungsi menjaga 

kelancaran aktivitas ekonomi. Prinsip-prinsip seperti keadilan (‘adl), ridha, transparansi, serta 

kerja sama dalam risiko dan keuntungan yang dirumuskan ulama klasik terbukti relevan dengan 

sistem bank syariah modern. Melalui akad-akad halal seperti murabahah, mudharabah, 

musyarakah, dan ijarah, bank syariah menjadi alternatif yang lebih adil dan beretika 

dibandingkan bank konvensional. Kajian ini menunjukkan bahwa pemikiran ulama klasik tetap 

relevan sebagai landasan normatif dan etis dalam mengembangkan sistem keuangan 

kontemporer yang berkeadilan sosial. 

Kata Kunci: Bank syariah, ulama klasik 

 

 

PENDAHULUAN 

Bank Syariah merupakan lembaga intermediasi dan penyedia jasa keuangan 

yang bekerja berdasarkan etika dan sistem nilai Islam, khususnya yang bebas dari bunga 

(riba), bebas dari kegiatan spekulatif yang nonproduktif seperti perjudian (maysir), 

bebas dari hal-hal yang tidak jelas dan meragukan (gharar), berprinsip keadilan, dan 

hanya membiayai kegiatan usaha yang halal. Bank Syariah sering dipersamakan dengan 

bank tanpa bunga. Bank tanpa bunga merupakan konsep yang lebih sempit dari bank 

https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/jhei
mailto:muhamza59@gmail.com


54   HEI EMA: Vol. 4 No. 2, July 2025 

syariah, ketika sejumlah instrumen atau operasinya bebas dari bunga (Ilham & Kara, 

2021). 

Perbankan syariah atau perbankan Islam (al-Mashrafiyahal-Islamiyah) adalah 

suatu sistem perbankan yang pelaksanaannya berdasarkan hukum Islam (syariah). 

Pembentukan sistem ini berdasarkan adanya larangan dalam agama Islam untuk 

meminjamkan atau memungut pinjaman dengan mengenakan bunga pinjaman (riba), 

serta larangan untuk berinvestasi pada usaha-usaha berkategori terlarang (haram). 

Sistem perbankan konvensional tidak dapat menjamin absennya hal-hal tersebut dalam 

investasinya, misalnya dalam usaha yang berkaitan dengan produksi makanan atau 

minuman haram, usaha media atau hiburan yang tidak islami, dan lain-lain (Sultoni & 

Basuki, 2020). 

Konsep perbankan syariah merupakan bagian dari perkembangan ekonomi Islam 

yang berlandaskan prinsip-prinsip syariah. Meskipun pada masa klasik belum dikenal 

lembaga perbankan modern sebagaimana saat ini, para ulama klasik telah membahas 

konsep dasar yang menjadi landasan lahirnya bank syariah, seperti larangan riba, gharar 

(ketidakjelasan), dan maisir (spekulasi). Dalam literatur fiqh klasik, riba dipandang 

sebagai praktik yang merusak keadilan dalam transaksi. Ulama seperti Imam Abu 

Hanifah, Malik bin Anas, Muhammad bin Idris Asy-Syafi’i, dan Ahmad bin Hanbal 

sepakat bahwa riba dalam segala bentuknya adalah haram, baik riba nasiah (tambahan 

karena penundaan) maupun riba fadhl (tambahan dalam pertukaran barang sejenis). 

Dalilnya bersumber pada Al-Qur’an Surat Al-Baqarah ayat 275-279 dan juga hadits 

Rasulullah Saw. Selain itu, para ulama klasik juga membahas konsep muamalah yang 

menekankan prinsip keadilan (‘adl), kejujuran (sidq), dan tolong-menolong (ta’awun). 

Mereka membolehkan akad-akad yang mengandung unsur kemitraan, seperti 

mudharabah (bagi hasil), musyarakah (kerja sama modal), serta jual beli dengan akad 

yang jelas. Hal ini menjadi dasar bagi produk-produk perbankan syariah modern, yang 

menghindari bunga (interest) dan menggantinya dengan skema bagi hasil atau akad jual 

beli. 

Menurut Imam Al-Ghazali (w. 505 H), uang bukanlah komoditas untuk 

diperdagangkan demi keuntungan semata, tetapi hanya alat tukar untuk mempermudah 

transaksi. Pandangan ini menguatkan argumentasi bahwa praktik bunga bank 

bertentangan dengan maqashid syariah karena mengakibatkan ketimpangan ekonomi. 

Sementara itu, Ibnu Taimiyah (w. 728 H) menekankan pentingnya perdagangan yang 

halal dan larangan menimbun harta secara tidak produktif. Ia juga menjelaskan bahwa 

aktivitas ekonomi harus mengandung unsur manfaat (maslahah) bagi masyarakat luas, 

bukan sekadar menguntungkan segelintir pihak. Dengan demikian, meskipun istilah 

“bank” belum dikenal pada era klasik, prinsip-prinsip yang digariskan para ulama 

menjadi pijakan kuat untuk pengembangan lembaga keuangan modern berbasis syariah. 

Bank syariah lahir sebagai upaya merealisasikan keadilan sosial, menghindari praktik 

riba, dan memfasilitasi kegiatan ekonomi yang sesuai syariah, sebagaimana diisyaratkan 

dalam ajaran para fuqaha terdahulu. 

. 



Muhammad: [Bank Syariah…]   55 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian merupakan suatu metode untuk menemukan kebenaran yang juga 

merupakan sebuah pemikiran kritis (critical thinking). Penelitian meliputi pemberian 

definisi dan redefinisi terhadap masalah, merumuskan hipotesis atau jawaban 

sementara, membuat kesimpulan dan sekurang-kurangnya mengadakan pengujian yang 

hati-hati atas semua kesimpulan untuk menentukan kecocokan dengan hipotesis. (Ratna 

Wijayanti Daniar Paramita, 2021). 

Metode penelitian merupakan cara atau teknik ilmiah untuk memperoleh data 

dengan tujuan dan kegunaan tertentu. Cara atau teknik ilmiah yang dimaksud adalah di 

mana kegiatan penelitian itu dilaksanakan berdasarkan ciri-ciri keilmuan, yaitu rasional, 

empiris dan sistematis. Rasional (Agung Widhi Kurniawan, 2016).  Metode yang 

digunakan adalah metode penelitian deskriptif analisis yang menjelaskan teori-teori 

bank menurut pandangan ulama klasik  Metode penelitian deskriptif analitik ini dipilih 

karena dapat menjelaskan suatu masalah yang bersifat kasuistik dengan cara 

menggambarkan kasus yang sedang diteliti, berdasarkan hubungan antara teori dengan 

metode dan sistem operasional banak. Jenis penelitian ini merupakan penelitian 

kualitatif, yaitu prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata 

tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang dapat diamati (Moleong, 2001). 

LANDASAN TEORI 

Perbankan syariah merupakan salah satu bagian dari kegiatan ekonomi. 

Ekonomi adalah bagian dari mu’amalah dan mu’amalah adalah turunan dari syariah, 

dan syariah adalah bagian yang menyusun Islam. Islam tidak bisa dipisah dari 

perbankan dan perbankan tidak bisa dibenturkan dengan Islam (Nurnasrina & P. Adiyes 

Putra, 2018). Istilah “bank” berasal dari bahasa Italia banco yang berarti “kepingan 

papan tempat buku”, sejenis “meja”. Istilah “bank” mulai populer ketika aktivitas bank 

modern mulai diperkenalkan di Italia yaitu di kota Florence, Venice, dan Genoa. Dari 

interpretasi sejarah bahwasanya penamaan ini disebabkan karena pekerjanya pada 

zaman dulu melakukan transaksi penukaran uang (money changer) di tempat umum 

dengan duduk di atas meja. Berawal dari meja tempat penukaran uang, kemudian 

berkembang menjadi tempat menitipkan uang (money depositor) dan tempat 

meminjamkan uang (money lender). Modelnya terus berkembang dan dimodernisasi 

hingga berevolusi menjadi bank yang saat ini dikenal, (Hidayatullah, 2020). 

Bank syariah merupakan hilir dari ajaran Islam. Menurut ajaran Islam, syariat itu 

adalah peraturan-peraturan dan hukum yang telah digariskan oleh Allah SWT, atau yang 

telah digariskan pokok-pokoknya dan dibebankan kepada kaum muslimin supaya 

mematuhinya, supaya syariat ini diambil oleh orang Islam sebagai penghubung dirinya 

dengan Allah dan diantara manusia dengan manusia lainnya. Sebab itu maka sumber 

syariat, sumber hukum dan sumber undang-undang dan peraturan datang dari Allah 

SWT, disampaikan kepada manusia dengan perantara nabi dan rasul, dan termakhtub 

dalam kitab-kitab suci,(Nurnasrina & P. Adiyes Putra, 2018).  



56   HEI EMA: Vol. 4 No. 2, July 2025 

Secara istilah hukum Islam, definisi riba diartikan dalam fiqh muamalat, 

mengacu dengan indikator berupa tambahan yang bisa berbentuk uang, barang, atau 

jasa, yang mengharuskan peminjam membayar lebih dari jumlah uang yang dipinjam 

kepada pemberi pinjaman pada saat jatuh tempo. Pendapat ulama klasik sebagaimana 

Imam Malik, Imam Syafi’i, Imam Hanafi, dan Imam Ahmad bin Hanbal bersepakat 

menegaskan bahwasanya riba secara hukum dilarang apapun bentuknya baik sedikit 

maupun banyak penambahannya. Berdasarkan teks Al-Qur'an (Al- Baqarah: 275) dan 

Hadis, riba dipahami sebagai segala bentuk tambahan yang tidak sah dalam transaksi 

utang piutang, baik berupa uang maupun barang. Mereka menegaskan bahwa riba 

adalah bentuk eksploitasi ekonomi yang tidak dibenarkan. Berikut adalah pemikiran 

ulama klasik terkait dengan riba:  

Pertama, pendapat Mazhab Imam Syafi’i memegang pandangan yang ketat 

terhadap riba. Mereka berpendapat bahwa setiap bentuk tambahan dalam transaksi 

utang piutang, seperti riba nasi’ah atau riba fadhl, adalah riba yang haram. Dalam 

pandangan Imam Syafi’i menekankan bahwa larangan riba bertujuan untuk mencegah 

ketidakadilan ekonomi dan memastikan bahwa setiap transaksi didasarkan pada prinsip 

keadilan dan keseimbangan. Diantaranya adalah riba nasi’ah dan riba fadhl, definisi dari 

riba nasi’ah adalah bentuk ketidakadilan karena menambah beban bagi pihak yang 

berutang. Riba ini dianggap sebagai eksploitasi terhadap kelemahan orang yang 

membutuhkan. Sedangkan riba fadhl dalam madzhab Syafi’i juga dilarang dengan ketat 

transaksi barang-barang ribawi, (barang yang sering digunakan sebagai alat tukar, 

seperti emas, perak, gandum, kurma) harus dilakukan dalam jumlah yang sama dan 

secara langsung, tanpa penundaan, (Ira Laksana Dewi et al., 2025). 

 Kedua, pandangan dari ulama madzhab Hanafi yang mengartikan riba sebagai 

kelebihan dalam transaksi utang piutang yang tidak diperbolehkan oleh syariah. Mereka 

membedakan riba atau penambahan yang tidak sesuai syariah menjadi dua bentuk 

utama yakni riba nasi’ah dan riba fadhl. Dalam pandangannya, riba nasi’ah merupakan 

kelebihan yang diperoleh karena penundaan pembayaran. Jenis riba ini terjadi ketika 

seseorang meminjam uang atau barang dan setuju untuk membayar lebih jika waktu 

pelunasannya diperpanjang. Ulama Hanafiah sepakat bahwa ini adalah bentuk riba yang 

paling dilarang dalam Islam. sedangkan riba fadhl merupakan kelebihan yang terjadi 

dalam transaksi barter antara barang sejenis, yaitu misalnya emas dengan emas ataupun 

seperti gandum dengan gandum, tetapi dalam kuantitas yang berbeda. Misalnya, dengan 

menukar 1 Kg emas dengan 1,5 Kg emas. Secara hukum, riba ini juga dilarang (Ira 

Laksana Dewi et al., 2025). 

Ketiga, pandangan dari ulama madzhab Maliki, yang dipimpin oleh Imam 

Malik, juga sangat ketat dalam hal riba. Mereka mendefinisikan riba sebagai segala 

bentuk tambahan yang tidak sah dalam transaksi ekonomi, baik itu dalam bentuk utang 

piutang atau transaksi barter. Imam Malik menekankan bahwa riba nasi’ah dilarang 

keras, karena memberikan tambahan waktu dengan imbalan tambahan uang atau barang 

adalah praktik yang tidak adil dan eksploitasi. Begitu pula dengan riba fadhl juga 

dilarang karena bentuknya yang serupa dengan penambahan nilai dalam transaksi yang 



Muhammad: [Bank Syariah…]   57 

tidak seimbang. Pandangan madzhab Maliki sedikit berbeda dalam beberapa aspek 

transaksi barter. Mereka menekankan pada jenis barang yang dipertukarkan, di mana 

hanya barang-barang yang sejenis yaitu seperti emas dengan emas ataupun perak 

dengan perak yang dilarang jika tidak dalam jumlah yang sama selain itu, mereka lebih 

fleksibel dalam hal barang yang tidak sejenis (misalnya, emas dengan perak), selama 

transaksi tersebut dilakukan tanpa penundaan. 

Keempat, pandangan ulama madzhab Hanbali, yang dipelopori oleh Imam 

Ahmad bin Hanbal, juga memandang riba sebagai salah satu pelanggaran serius dalam 

hukum Islam. Pendapatnya terkait riba nasi’ah dilarang keras karena dianggap sebagai 

eksploitasi terhadap pihak yang meminjam. Sedangkan untuk pendapatnya terkait 

dengan riba fadhl adalah dilarang dalam transaksi barang yang masuk dalam kelompok 

“barang ribawi,” seperti emas, perak, gandum, dan lainnya. Sama seperti dalam 

madzhab lainnya, penukaran barang-barang ini harus dilakukan secara langsung dan 

dalam jumlah yang sama untuk menghindari unsur riba. Ulama Hanbali sangat ketat 

dalam interpretasi larangan riba dan menekankan bahwa semua bentuk riba harus 

dihindari, karena riba adalah salah satu dosa besar yang dapat mengganggu harmoni 

sosial dan ekonomi (Ira Laksana Dewi et al., 2025).  

HASIL PENELITIAN 

Teori bank syariah menekankan keadilan, kejujuran, kemitraan, dan 

kebermanfaatan sosial. Bank syariah tidak mengejar keuntungan sepihak melalui bunga, 

tetapi menggunakan mekanisme akad syariah seperti murabahah, mudharabah, 

musyarakah, ijarah, dan wakalah. Dengan demikian, bank syariah diharapkan menjadi 

instrumen keuangan yang etis, adil, dan sesuai nilai Islam. Riba nasi’ah (tambahan 

karena penundaan), ini adalah riba yang paling jelas keharamannya. Terjadi ketika 

seseorang meminjamkan uang, lalu meminta tambahan sebagai imbalan atas penundaan 

pembayaran. Dalam konteks bank konvensional, bunga pinjaman (interest) dianggap 

sebagai riba nasi’ah karena merupakan tambahan atas utang yang ditangguhkan. Riba 

fadhl (tambahan dalam pertukaran barang sejenis). Terjadi pada pertukaran barang 

ribawi (emas, perak, makanan pokok) dengan jumlah yang tidak sama atau tidak tunai. 

Dalam praktik keuangan, riba fadhl bisa muncul pada transaksi mata uang jika ada 

kelebihan tanpa alasan syar’i. Riba qardh (tambahan dalam akad pinjaman), setiap 

tambahan yang disyaratkan dalam akad pinjaman (qardh) dianggap riba.  

Misalnya, pinjam satu juta rupiah tapi harus dikembalikan satu juta seratus ribu 

rupiah. Ini yang menjadi alasan ulama mengharamkan bunga tabungan atau deposito 

konvensional. Pandangan ulama klasik, Imam Abu Hanifah, Malik, Syafi’i, dan Ahmad 

sepakat bahwa semua tambahan atas pinjaman yang disyaratkan adalah riba yang 

haram, Ibnu Taimiyah menegaskan riba merusak keadilan karena mengambil 

keuntungan tanpa risiko dan tanpa kerja nyata, Al-Ghazali menyebut riba menghambat 

perputaran harta secara produktif dan hanya menguntungkan pihak pemberi pinjaman. 

Dapat disimpulakan bahwa, dalam pandangan ulama klasik, bunga bank konvensional 

identik dengan riba nasi’ah karena merupakan tambahan yang disyaratkan atas 



58   HEI EMA: Vol. 4 No. 2, July 2025 

pinjaman. Oleh karena itu, perbankan syariah hadir untuk menghindari riba melalui 

akad-akad halal seperti murabahah, mudharabah, musyarakah, dan ijarah. 

Riba dalam menurut mazhab Syafii, menurut beliau riba ialah kegiatan transaksi 

yang memiliki upah tidak diketahui persamaan ukuran kadarnya maupun waktu 

dilaksankan transaksi atau dengan penundaan waktu penyerahan pada kedua barang 

yang dipertukarkan ataupun salah satunya. Kesamaan takaran atau ukuran yang 

dimaksud disini yakni pada barang sejenis, seperti emas dengan emas, sedangkan 

penundaan waktu penyerahan boleh jadi harga dari salah satu barang itu sudah berubah 

harganya. Riba menurut mazhab Maliki, riba ini emiliki makna yang hampir sama 

dengan makna golongan Syafi’i hanya berbeda terhadap illat-nya, yakni terhadap 

transaksi yang tidak kontan untuk bahan makanan yang bertahan lama. Pada hal ini illat 

kontan yakni barang yang bernilai seperti pendapat dari golongan Syafi’i.  

Kategori makanan dalam hal ini ialah bahan makanan yang bisa disimpan ialah 

buah-buahan, contohnya: semangka, kentang maupun sejenis ubi-ubian. Sementara 

buah yang biasa digunakan untuk obat-obatan, menurut golongan ini tidak termasuk 

barang ribawi. Begitu juga pada bahan makanan yang tidak memiliki ketahanan lama 

seperti halnya kacang panjang. Namun mereka mengkategorikan barang riba gandum 

dengan beras dalam satu jenis. Sebab kedua bahan makanan tersebut manfaatnya 

serupa, tetapi melalui syarat ukuran takaran maupun timbangannya sama dengan 

penyerahan seketika.  

Riba menurut Mazhab Hanbali, riba menurut beliau tambahan yang diberikan 

terhadap barang tertentu, yaitu barang yang bisa ditukar maupun ditimbang memakai 

jumlah yang tidak sama. Kegiatan seperti yang diberi nama riba, sejauh dilaksanakan 

dengan tidak tunai. Namun jika barangnya sejenis, seperti pada gandum terhadap 

gandum yang sebanding dalam penyerahan kontan, baru dinamakan riba jika memiliki 

kelebihan. Sebab itu jika berlainan jenis contohnya gandum dengan beras dipersilahkan 

adanya kelebihan sekalpun bahwa penyerahannya kontan. Riba menuru Mazhab Hanafi, 

menyatakan bahwa riba ialah sebagai suatu kelebihan tanpa adanya imbalan pada 

takaran maupun timbangan yang dilaksanakan antara pembeli ataupun penjual pada 

kegiatan tukar menukar. Contohnya pada tukar menukar dirham dengan berat yang tidak 

sama, seperti ini diperbolehkan sebab dipandang hibah. Sehingga mereka menetapkan 

kelebihan penukaran itu riba jika barangnya sejenis. Alasannya ialah hadits-hadis dari 

Nabi SAW yang menyatakan jual beli emas dengan emas, perak dengan perak, gandum 

dengan gandum, beras dengan beras, serupa maupun sepadan serta tunai. Penetapan 

syarat seperti ini menunjukkan adanya mewajibkan ukuran maupun kadar yang sama 

dan dilaksankan pada suatu tempat. Namun jika salah satu syarat ini tidak terpenuhi 

karena bobotnya tidak sama, sehingga transaksi ini tidak bersifat ribawi. (Hardiati et al., 

2024). 

Pada masa ulama fiqh klasik, lembaga bank dalam bentuk modern belum ada. 

Namun, prinsip-prinsip yang mereka rumuskan dalam muamalah menjadi landasan 

utama bagi pengembangan bank syariah. Ulama klasik seperti Imam Abu Hanifah, 

Malik, Syafi’i, dan Ahmad sepakat mengharamkan riba karena dianggap merugikan 



Muhammad: [Bank Syariah…]   59 

salah satu pihak dan merusak keadilan sosial. Mereka membolehkan transaksi berbasis 

akad syar’i seperti jual beli (bai’), sewa-menyewa (ijarah), kerja sama modal 

(musyarakah), dan bagi hasil (mudharabah). Ibnu Taimiyah menekankan pentingnya 

aktivitas ekonomi yang mendatangkan maslahah bagi masyarakat, bukan sekadar 

menguntungkan individu. Al-Ghazali menolak konsep uang sebagai komoditas untuk 

diperdagangkan demi bunga, melainkan hanya sebagai alat tukar. Implikasi terhadap 

aktivitas ekonomi: Mengarahkan ekonomi agar berbasis keadilan dan tolong-menolong, 

menghindari praktik eksploitasi melalui bunga (riba), mendorong sistem bagi hasil dan 

kerja sama produktif dan menjaga perputaran harta agar tidak hanya dikuasai segelintir 

orang. 

Prinsip utama muamalah yang dirumuskan ulama klasik dan menjadi dasar bank 

syariah adalah: 

1. Larangan riba, setiap tambahan atas utang yang disyaratkan adalah riba yang 

diharamkan. 

2. Larangan gharar (ketidakjelasan), semua transaksi harus jelas objek, harga, dan 

waktunya. 

3. Larangan maisir (spekulasi/judi), tidak boleh ada unsur untung-untungan yang 

merugikan salah satu pihak. 

4. Prinsip keadilan (‘adl), tidak boleh ada pihak yang dirugikan dalam transaksi. 

5. Prinsip ridha dan transparansi, kedua belah pihak harus saling ridha dan 

memahami akad. 

6. Prinsip bagi hasil dan kemitraan, akad seperti mudharabah dan musyarakah 

didasarkan pada risiko dan keuntungan bersama. 

Prinsip ini diterapkan dalam produk bank syariah modern, seperti murabahah 

(jual beli), ijarah (sewa), mudharabah (bagi hasil), musyarakah (kerja sama modal), dan 

wakalah (perwakilan). 

KESIMPULAN  

1. Ulama fiqh klasik tidak mengenal bank modern, tetapi mereka telah meletakkan 

fondasi hukum muamalah yang menjadi dasar bank syariah. 

2. Prinsip larangan riba, gharar, dan maisir menjadi pembeda utama antara bank 

syariah dan bank konvensional. 

3. Pemikiran ulama klasik tetap relevan untuk menjawab tantangan keuangan 

kontemporer, karena mendorong keadilan, kemitraan, dan keberkahan ekonomi. 

 

SARAN 

1. Pengembangan bank syariah harus tetap merujuk pada prinsip muamalah klasik, 

namun disesuaikan dengan kebutuhan ekonomi modern. 

2. Perlu edukasi masyarakat tentang akad-akad syariah agar tidak hanya melihat 

bank syariah sebagai alternatif bebas bunga, tetapi juga sebagai sistem ekonomi 

yang adil. 



60   HEI EMA: Vol. 4 No. 2, July 2025 

3. Kolaborasi antara ulama, ekonom, dan praktisi perbankan penting untuk 

menciptakan inovasi keuangan yang tetap sesuai syariah. 

DAFTAR KEPUSTAKAAN 

 

Agung Widhi Kurniawan, Z. P. (2016). Metode penelitian kuantitatif. 

Ahyar, H., Maret, U. S., Andriani, H., Sukmana, D. J., Mada, U. G., Hardani, S.Pd., M. 

S., Nur Hikmatul Auliya, G. C. B., Helmina Andriani, M. S., Fardani, R. A., 

Ustiawaty, J., Utami, E. F., Sukmana, D. J., & Istiqomah, R. R. (2020). Buku 

Metode Penelitian Kualitatif & Kuantitatif (Issue March). 

Hardiati, N., Ibrahim, A. Z., & Fitriani. (2024). Hukum Riba dan Relevansinya terhadap 

Bunga Bank Perspektif Hukum Ekonomi Islam. Madani : Jurnal Ilmiah 

Multidisipline Madani. 

Hidayatullah, M. S. (2020). Meniti Jejak Perbankan Syariah dari Klasik hingga 

Kontemporer. IQTISHADIA Jurnal Ekonomi & Perbankan Syariah. 

Ilham, & Kara, M. H. (2021). Hukum Perbankan Syariah (Dilengkapi Perlindungan 

Hukum Nasabah Perbankan Syariah dan Penyelesaian Sengketa di Pengadilan 

Secara Litigasi dan Non Litigasi). In CV. Cahaya Bintang Cemerlang. 

Ira Laksana Dewi, R., Sunaryo Mukhlas, O., & Abd Hakim, A. (2025). Pandangan 

Terkait Riba, Bunga Bank, Serta Sistem Bagi Hasil Menurut Ulama Klasik Dan 

Ulama Kontemporer.  

Moleong, L. J. (2001). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rusda 

Karya. 

Nurnasrina, & P. Adiyes Putra. (2018). Kegiatan Usaha Bank Syariah (Issue January). 

Ratna Wijayanti Daniar Paramita, N. R. dan R. B. S. (2021). Metode Penelitian 

Kuantitatif (3rd ed.). 

Sultoni, H., & Basuki, A. (2020). Bank Syariah di Dunia Internasional. Jurnal Eksyar. 

 

 


