HEI EMA: Jurnal Riset Hukum, Ekonomi Islam, Ekonomi, Manajemen dan Akuntansi
E-ISSN: 2828-8033

https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/jhei

BANK SYARIAH MENURUT PANDANGAN ULAMA KLASIK

Muhammad
STIS Al-Hilal Sigli
muhamza59@agmail.com

Abstract

Islamic banks are modern financial institutions that operate based on the principles of Islamic
law, especially the prohibition of usury, gharar, and maisir. Although at the time of classical
figh scholars there was no banking institution in its current form, the basic concepts they
formulated in figh muamalah became an important foundation for the development of Islamic
banks. Classical scholars such as Abu Hanifah, Malik bin Anas, Shafi'i, and Ahmad bin Hanbal
agreed that any addition required in a loan contract is forbidden usury. The thoughts of Ibn
Taymiyyah and Al-Ghazali also confirm that money is not a commaodity to be traded for interest,
but only a medium of exchange that serves to maintain the smooth running of economic activity.
Principles such as justice (‘adl), mutual consent, transparency, and cooperation in risk and
profit formulated by classical scholars have proven to be relevant to the modern Islamic
banking system. Through halal contracts such as murabahah, mudharabah, musyarakah, and
ijarah, Islamic banks are a fairer and more ethical alternative to conventional banks. This study
shows that the thinking of classical scholars remains relevant as a normative and ethical
foundation in developing a contemporary financial system with social justice.

Keyword: Islamic banks, classical scholars.

Abstrak

Bank syariah merupakan lembaga keuangan modern yang beroperasi berdasarkan prinsip-
prinsip hukum Islam, khususnya larangan riba, gharar, dan maisir. Meskipun pada masa ulama
figh Klasik belum dikenal lembaga perbankan dalam bentuk sekarang, konsep dasar yang
mereka rumuskan dalam fikih muamalah menjadi fondasi penting bagi pengembangan bank
syariah. Ulama klasik seperti Abu Hanifah, Malik bin Anas, Syafi’i, dan Ahmad bin Hanbal
sepakat bahwa setiap tambahan yang disyaratkan dalam akad pinjaman adalah riba yang
diharamkan. Pemikiran Ibnu Taimiyah dan Al-Ghazali juga menegaskan bahwa uang bukan
komoditas untuk diperdagangkan demi bunga, tetapi hanya alat tukar yang berfungsi menjaga
kelancaran aktivitas ekonomi. Prinsip-prinsip seperti keadilan (‘adl), ridha, transparansi, serta
kerja sama dalam risiko dan keuntungan yang dirumuskan ulama klasik terbukti relevan dengan
sistem bank syariah modern. Melalui akad-akad halal seperti murabahah, mudharabah,
musyarakah, dan ijarah, bank syariah menjadi alternatif yang lebih adil dan beretika
dibandingkan bank konvensional. Kajian ini menunjukkan bahwa pemikiran ulama klasik tetap
relevan sebagai landasan normatif dan etis dalam mengembangkan sistem keuangan
kontemporer yang berkeadilan sosial.

Kata Kunci: Bank syariah, ulama klasik

PENDAHULUAN

Bank Syariah merupakan lembaga intermediasi dan penyedia jasa keuangan
yang bekerja berdasarkan etika dan sistem nilai Islam, khususnya yang bebas dari bunga
(riba), bebas dari kegiatan spekulatif yang nonproduktif seperti perjudian (maysir),
bebas dari hal-hal yang tidak jelas dan meragukan (gharar), berprinsip keadilan, dan
hanya membiayai kegiatan usaha yang halal. Bank Syariah sering dipersamakan dengan
bank tanpa bunga. Bank tanpa bunga merupakan konsep yang lebih sempit dari bank

Muhammad: [Bank Syariah...] 53


https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/jhei
mailto:muhamza59@gmail.com

syariah, ketika sejumlah instrumen atau operasinya bebas dari bunga (Ilham & Kara,
2021).

Perbankan syariah atau perbankan Islam (al-Mashrafiyahal-1slamiyah) adalah
suatu sistem perbankan yang pelaksanaannya berdasarkan hukum Islam (syariah).
Pembentukan sistem ini berdasarkan adanya larangan dalam agama Islam untuk
meminjamkan atau memungut pinjaman dengan mengenakan bunga pinjaman (riba),
serta larangan untuk berinvestasi pada usaha-usaha berkategori terlarang (haram).
Sistem perbankan konvensional tidak dapat menjamin absennya hal-hal tersebut dalam
investasinya, misalnya dalam usaha yang berkaitan dengan produksi makanan atau
minuman haram, usaha media atau hiburan yang tidak islami, dan lain-lain (Sultoni &
Basuki, 2020).

Konsep perbankan syariah merupakan bagian dari perkembangan ekonomi Islam
yang berlandaskan prinsip-prinsip syariah. Meskipun pada masa klasik belum dikenal
lembaga perbankan modern sebagaimana saat ini, para ulama klasik telah membahas
konsep dasar yang menjadi landasan lahirnya bank syariah, seperti larangan riba, gharar
(ketidakjelasan), dan maisir (spekulasi). Dalam literatur figh klasik, riba dipandang
sebagai praktik yang merusak keadilan dalam transaksi. Ulama seperti Imam Abu
Hanifah, Malik bin Anas, Muhammad bin Idris Asy-Syafi’i, dan Ahmad bin Hanbal
sepakat bahwa riba dalam segala bentuknya adalah haram, baik riba nasiah (tambahan
karena penundaan) maupun riba fadhl (tambahan dalam pertukaran barang sejenis).
Dalilnya bersumber pada Al-Qur’an Surat Al-Bagarah ayat 275-279 dan juga hadits
Rasulullah Saw. Selain itu, para ulama klasik juga membahas konsep muamalah yang
menekankan prinsip keadilan (‘adl), kejujuran (sidq), dan tolong-menolong (fa’awun).
Mereka membolehkan akad-akad yang mengandung unsur kemitraan, seperti
mudharabah (bagi hasil), musyarakah (kerja sama modal), serta jual beli dengan akad
yang jelas. Hal ini menjadi dasar bagi produk-produk perbankan syariah modern, yang
menghindari bunga (interest) dan menggantinya dengan skema bagi hasil atau akad jual
beli.

Menurut Imam Al-Ghazali (w. 505 H), uang bukanlah komoditas untuk
diperdagangkan demi keuntungan semata, tetapi hanya alat tukar untuk mempermudah
transaksi. Pandangan ini menguatkan argumentasi bahwa praktik bunga bank
bertentangan dengan magashid syariah karena mengakibatkan ketimpangan ekonomi.
Sementara itu, lbnu Taimiyah (w. 728 H) menekankan pentingnya perdagangan yang
halal dan larangan menimbun harta secara tidak produktif. la juga menjelaskan bahwa
aktivitas ekonomi harus mengandung unsur manfaat (maslahah) bagi masyarakat luas,
bukan sekadar menguntungkan segelintir pihak. Dengan demikian, meskipun istilah
“bank” belum dikenal pada era klasik, prinsip-prinsip yang digariskan para ulama
menjadi pijakan kuat untuk pengembangan lembaga keuangan modern berbasis syariah.
Bank syariah lahir sebagai upaya merealisasikan keadilan sosial, menghindari praktik
riba, dan memfasilitasi kegiatan ekonomi yang sesuai syariah, sebagaimana diisyaratkan
dalam ajaran para fugaha terdahulu.

54 HEI EMA: Vol. 4 No. 2, July 2025



METODE PENELITIAN

Penelitian merupakan suatu metode untuk menemukan kebenaran yang juga
merupakan sebuah pemikiran kritis (critical thinking). Penelitian meliputi pemberian
definisi dan redefinisi terhadap masalah, merumuskan hipotesis atau jawaban
sementara, membuat kesimpulan dan sekurang-kurangnya mengadakan pengujian yang
hati-hati atas semua kesimpulan untuk menentukan kecocokan dengan hipotesis. (Ratna
Wijayanti Daniar Paramita, 2021).

Metode penelitian merupakan cara atau teknik ilmiah untuk memperoleh data
dengan tujuan dan kegunaan tertentu. Cara atau teknik ilmiah yang dimaksud adalah di
mana kegiatan penelitian itu dilaksanakan berdasarkan ciri-ciri keilmuan, yaitu rasional,
empiris dan sistematis. Rasional (Agung Widhi Kurniawan, 2016). Metode yang
digunakan adalah metode penelitian deskriptif analisis yang menjelaskan teori-teori
bank menurut pandangan ulama klasik Metode penelitian deskriptif analitik ini dipilih
karena dapat menjelaskan suatu masalah yang bersifat kasuistik dengan cara
menggambarkan kasus yang sedang diteliti, berdasarkan hubungan antara teori dengan
metode dan sistem operasional banak. Jenis penelitian ini merupakan penelitian
kualitatif, yaitu prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif berupa kata-kata
tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang dapat diamati (Moleong, 2001).

LANDASAN TEORI

Perbankan syariah merupakan salah satu bagian dari kegiatan ekonomi.
Ekonomi adalah bagian dari mu’amalah dan mu’amalah adalah turunan dari syariah,
dan syariah adalah bagian yang menyusun Islam. Islam tidak bisa dipisah dari
perbankan dan perbankan tidak bisa dibenturkan dengan Islam (Nurnasrina & P. Adiyes
Putra, 2018). Istilah “bank™ berasal dari bahasa Italia banco yang berarti ‘“kepingan
papan tempat buku”, sejenis “meja”. Istilah “bank” mulai populer ketika aktivitas bank
modern mulai diperkenalkan di Italia yaitu di kota Florence, Venice, dan Genoa. Dari
interpretasi sejarah bahwasanya penamaan ini disebabkan karena pekerjanya pada
zaman dulu melakukan transaksi penukaran uang (money changer) di tempat umum
dengan duduk di atas meja. Berawal dari meja tempat penukaran uang, kemudian
berkembang menjadi tempat menitipkan uang (money depositor) dan tempat
meminjamkan uang (money lender). Modelnya terus berkembang dan dimodernisasi
hingga berevolusi menjadi bank yang saat ini dikenal, (Hidayatullah, 2020).

Bank syariah merupakan hilir dari ajaran Islam. Menurut ajaran Islam, syariat itu
adalah peraturan-peraturan dan hukum yang telah digariskan oleh Allah SWT, atau yang
telah digariskan pokok-pokoknya dan dibebankan kepada kaum muslimin supaya
mematuhinya, supaya syariat ini diambil oleh orang Islam sebagai penghubung dirinya
dengan Allah dan diantara manusia dengan manusia lainnya. Sebab itu maka sumber
syariat, sumber hukum dan sumber undang-undang dan peraturan datang dari Allah
SWT, disampaikan kepada manusia dengan perantara nabi dan rasul, dan termakhtub
dalam kitab-kitab suci,(Nurnasrina & P. Adiyes Putra, 2018).

Muhammad: [Bank Syariah...] 55



Secara istilah hukum Islam, definisi riba diartikan dalam figh muamalat,
mengacu dengan indikator berupa tambahan yang bisa berbentuk uang, barang, atau
jasa, yang mengharuskan peminjam membayar lebih dari jumlah uang yang dipinjam
kepada pemberi pinjaman pada saat jatuh tempo. Pendapat ulama klasik sebagaimana
Imam Malik, Imam Syafi’i, Imam Hanafi, dan Imam Ahmad bin Hanbal bersepakat
menegaskan bahwasanya riba secara hukum dilarang apapun bentuknya baik sedikit
maupun banyak penambahannya. Berdasarkan teks Al-Qur'an (Al- Bagarah: 275) dan
Hadis, riba dipahami sebagai segala bentuk tambahan yang tidak sah dalam transaksi
utang piutang, baik berupa uang maupun barang. Mereka menegaskan bahwa riba
adalah bentuk eksploitasi ekonomi yang tidak dibenarkan. Berikut adalah pemikiran
ulama klasik terkait dengan riba:

Pertama, pendapat Mazhab Imam Syafi’i memegang pandangan yang ketat
terhadap riba. Mereka berpendapat bahwa setiap bentuk tambahan dalam transaksi
utang piutang, seperti riba nasi’ah atau riba fadhl, adalah riba yang haram. Dalam
pandangan Imam Syafi’i menekankan bahwa larangan riba bertujuan untuk mencegah
ketidakadilan ekonomi dan memastikan bahwa setiap transaksi didasarkan pada prinsip
keadilan dan keseimbangan. Diantaranya adalah riba nasi’ah dan riba fadhl, definisi dari
riba nasi’ah adalah bentuk ketidakadilan karena menambah beban bagi pihak yang
berutang. Riba ini dianggap sebagai eksploitasi terhadap kelemahan orang yang
membutuhkan. Sedangkan riba fadhl dalam madzhab Syafi’i juga dilarang dengan ketat
transaksi barang-barang ribawi, (barang yang sering digunakan sebagai alat tukar,
seperti emas, perak, gandum, kurma) harus dilakukan dalam jumlah yang sama dan
secara langsung, tanpa penundaan, (Ira Laksana Dewi et al., 2025).

Kedua, pandangan dari ulama madzhab Hanafi yang mengartikan riba sebagai
kelebihan dalam transaksi utang piutang yang tidak diperbolehkan oleh syariah. Mereka
membedakan riba atau penambahan yang tidak sesuai syariah menjadi dua bentuk
utama yakni riba nasi’ah dan riba fadhl. Dalam pandangannya, riba nasi’ah merupakan
kelebihan yang diperoleh karena penundaan pembayaran. Jenis riba ini terjadi ketika
seseorang meminjam uang atau barang dan setuju untuk membayar lebih jika waktu
pelunasannya diperpanjang. Ulama Hanafiah sepakat bahwa ini adalah bentuk riba yang
paling dilarang dalam Islam. sedangkan riba fadhl merupakan kelebihan yang terjadi
dalam transaksi barter antara barang sejenis, yaitu misalnya emas dengan emas ataupun
seperti gandum dengan gandum, tetapi dalam kuantitas yang berbeda. Misalnya, dengan
menukar 1 Kg emas dengan 1,5 Kg emas. Secara hukum, riba ini juga dilarang (Ira
Laksana Dewi et al., 2025).

Ketiga, pandangan dari ulama madzhab Maliki, yang dipimpin oleh Imam
Malik, juga sangat ketat dalam hal riba. Mereka mendefinisikan riba sebagai segala
bentuk tambahan yang tidak sah dalam transaksi ekonomi, baik itu dalam bentuk utang
piutang atau transaksi barter. Imam Malik menekankan bahwa riba nasi’ah dilarang
keras, karena memberikan tambahan waktu dengan imbalan tambahan uang atau barang
adalah praktik yang tidak adil dan eksploitasi. Begitu pula dengan riba fadhl juga
dilarang karena bentuknya yang serupa dengan penambahan nilai dalam transaksi yang

56 HEI EMA: Vol. 4 No. 2, July 2025



tidak seimbang. Pandangan madzhab Maliki sedikit berbeda dalam beberapa aspek
transaksi barter. Mereka menekankan pada jenis barang yang dipertukarkan, di mana
hanya barang-barang yang sejenis yaitu seperti emas dengan emas ataupun perak
dengan perak yang dilarang jika tidak dalam jumlah yang sama selain itu, mereka lebih
fleksibel dalam hal barang yang tidak sejenis (misalnya, emas dengan perak), selama
transaksi tersebut dilakukan tanpa penundaan.

Keempat, pandangan ulama madzhab Hanbali, yang dipelopori oleh Imam
Ahmad bin Hanbal, juga memandang riba sebagai salah satu pelanggaran serius dalam
hukum Islam. Pendapatnya terkait riba nasi’ah dilarang keras karena dianggap sebagai
eksploitasi terhadap pihak yang meminjam. Sedangkan untuk pendapatnya terkait
dengan riba fadhl adalah dilarang dalam transaksi barang yang masuk dalam kelompok
“barang ribawi,” seperti emas, perak, gandum, dan lainnya. Sama seperti dalam
madzhab lainnya, penukaran barang-barang ini harus dilakukan secara langsung dan
dalam jumlah yang sama untuk menghindari unsur riba. Ulama Hanbali sangat ketat
dalam interpretasi larangan riba dan menekankan bahwa semua bentuk riba harus
dihindari, karena riba adalah salah satu dosa besar yang dapat mengganggu harmoni
sosial dan ekonomi (Ira Laksana Dewi et al., 2025).

HASIL PENELITIAN

Teori bank syariah menekankan keadilan, kejujuran, kemitraan, dan
kebermanfaatan sosial. Bank syariah tidak mengejar keuntungan sepihak melalui bunga,
tetapi menggunakan mekanisme akad syariah seperti murabahah, mudharabah,
musyarakah, ijarah, dan wakalah. Dengan demikian, bank syariah diharapkan menjadi
instrumen keuangan yang etis, adil, dan sesuai nilai Islam. Riba nasi’ah (tambahan
karena penundaan), ini adalah riba yang paling jelas keharamannya. Terjadi ketika
seseorang meminjamkan uang, lalu meminta tambahan sebagai imbalan atas penundaan
pembayaran. Dalam konteks bank konvensional, bunga pinjaman (interest) dianggap
sebagai riba nasi’ah karena merupakan tambahan atas utang yang ditangguhkan. Riba
fadhl (tambahan dalam pertukaran barang sejenis). Terjadi pada pertukaran barang
ribawi (emas, perak, makanan pokok) dengan jumlah yang tidak sama atau tidak tunai.
Dalam praktik keuangan, riba fadhl bisa muncul pada transaksi mata uang jika ada
kelebihan tanpa alasan syar’i. Riba gardh (tambahan dalam akad pinjaman), setiap
tambahan yang disyaratkan dalam akad pinjaman (gardh) dianggap riba.

Misalnya, pinjam satu juta rupiah tapi harus dikembalikan satu juta seratus ribu
rupiah. Ini yang menjadi alasan ulama mengharamkan bunga tabungan atau deposito
konvensional. Pandangan ulama klasik, Imam Abu Hanifah, Malik, Syafi’i, dan Ahmad
sepakat bahwa semua tambahan atas pinjaman yang disyaratkan adalah riba yang
haram, Ibnu Taimiyah menegaskan riba merusak keadilan karena mengambil
keuntungan tanpa risiko dan tanpa kerja nyata, Al-Ghazali menyebut riba menghambat
perputaran harta secara produktif dan hanya menguntungkan pihak pemberi pinjaman.
Dapat disimpulakan bahwa, dalam pandangan ulama klasik, bunga bank konvensional
identik dengan riba nasi’ah karena merupakan tambahan yang disyaratkan atas

Muhammad: [Bank Syariah...] 57



pinjaman. Oleh karena itu, perbankan syariah hadir untuk menghindari riba melalui
akad-akad halal seperti murabahah, mudharabah, musyarakah, dan ijarah.

Riba dalam menurut mazhab Syafii, menurut beliau riba ialah kegiatan transaksi
yang memiliki upah tidak diketahui persamaan ukuran kadarnya maupun waktu
dilaksankan transaksi atau dengan penundaan waktu penyerahan pada kedua barang
yang dipertukarkan ataupun salah satunya. Kesamaan takaran atau ukuran yang
dimaksud disini yakni pada barang sejenis, seperti emas dengan emas, sedangkan
penundaan waktu penyerahan boleh jadi harga dari salah satu barang itu sudah berubah
harganya. Riba menurut mazhab Maliki, riba ini emiliki makna yang hampir sama
dengan makna golongan Syafi’i hanya berbeda terhadap illat-nya, yakni terhadap
transaksi yang tidak kontan untuk bahan makanan yang bertahan lama. Pada hal ini illat
kontan yakni barang yang bernilai seperti pendapat dari golongan Syafi’i.

Kategori makanan dalam hal ini ialah bahan makanan yang bisa disimpan ialah
buah-buahan, contohnya: semangka, kentang maupun sejenis ubi-ubian. Sementara
buah yang biasa digunakan untuk obat-obatan, menurut golongan ini tidak termasuk
barang ribawi. Begitu juga pada bahan makanan yang tidak memiliki ketahanan lama
seperti halnya kacang panjang. Namun mereka mengkategorikan barang riba gandum
dengan beras dalam satu jenis. Sebab kedua bahan makanan tersebut manfaatnya
serupa, tetapi melalui syarat ukuran takaran maupun timbangannya sama dengan
penyerahan seketika.

Riba menurut Mazhab Hanbali, riba menurut beliau tambahan yang diberikan
terhadap barang tertentu, yaitu barang yang bisa ditukar maupun ditimbang memakai
jumlah yang tidak sama. Kegiatan seperti yang diberi nama riba, sejauh dilaksanakan
dengan tidak tunai. Namun jika barangnya sejenis, seperti pada gandum terhadap
gandum yang sebanding dalam penyerahan kontan, baru dinamakan riba jika memiliki
kelebihan. Sebab itu jika berlainan jenis contohnya gandum dengan beras dipersilahkan
adanya kelebihan sekalpun bahwa penyerahannya kontan. Riba menuru Mazhab Hanafi,
menyatakan bahwa riba ialah sebagai suatu kelebihan tanpa adanya imbalan pada
takaran maupun timbangan yang dilaksanakan antara pembeli ataupun penjual pada
kegiatan tukar menukar. Contohnya pada tukar menukar dirham dengan berat yang tidak
sama, seperti ini diperbolehkan sebab dipandang hibah. Sehingga mereka menetapkan
kelebihan penukaran itu riba jika barangnya sejenis. Alasannya ialah hadits-hadis dari
Nabi SAW yang menyatakan jual beli emas dengan emas, perak dengan perak, gandum
dengan gandum, beras dengan beras, serupa maupun sepadan serta tunai. Penetapan
syarat seperti ini menunjukkan adanya mewajibkan ukuran maupun kadar yang sama
dan dilaksankan pada suatu tempat. Namun jika salah satu syarat ini tidak terpenuhi
karena bobotnya tidak sama, sehingga transaksi ini tidak bersifat ribawi. (Hardiati et al.,
2024).

Pada masa ulama figh klasik, lembaga bank dalam bentuk modern belum ada.
Namun, prinsip-prinsip yang mereka rumuskan dalam muamalah menjadi landasan
utama bagi pengembangan bank syariah. Ulama klasik seperti Imam Abu Hanifah,
Malik, Syafi’i, dan Ahmad sepakat mengharamkan riba karena dianggap merugikan

58 HEI EMA: Vol. 4 No. 2, July 2025



salah satu pihak dan merusak keadilan sosial. Mereka membolehkan transaksi berbasis
akad syar’i seperti jual beli (bai’), sewa-menyewa (ijarah), kerja sama modal
(musyarakah), dan bagi hasil (mudharabah). Ibnu Taimiyah menekankan pentingnya
aktivitas ekonomi yang mendatangkan maslahah bagi masyarakat, bukan sekadar
menguntungkan individu. Al-Ghazali menolak konsep uang sebagai komoditas untuk
diperdagangkan demi bunga, melainkan hanya sebagai alat tukar. Implikasi terhadap
aktivitas ekonomi: Mengarahkan ekonomi agar berbasis keadilan dan tolong-menolong,
menghindari praktik eksploitasi melalui bunga (riba), mendorong sistem bagi hasil dan
kerja sama produktif dan menjaga perputaran harta agar tidak hanya dikuasai segelintir
orang.
Prinsip utama muamalah yang dirumuskan ulama klasik dan menjadi dasar bank
syariah adalah:
1. Larangan riba, setiap tambahan atas utang yang disyaratkan adalah riba yang
diharamkan.
2. Larangan gharar (ketidakjelasan), semua transaksi harus jelas objek, harga, dan
waktunya.
3. Larangan maisir (spekulasi/judi), tidak boleh ada unsur untung-untungan yang
merugikan salah satu pihak.
4. Prinsip keadilan (“adl), tidak boleh ada pihak yang dirugikan dalam transaksi.
5. Prinsip ridha dan transparansi, kedua belah pihak harus saling ridha dan
memahami akad.
6. Prinsip bagi hasil dan kemitraan, akad seperti mudharabah dan musyarakah
didasarkan pada risiko dan keuntungan bersama.

Prinsip ini diterapkan dalam produk bank syariah modern, seperti murabahah
(jual beli), ijarah (sewa), mudharabah (bagi hasil), musyarakah (kerja sama modal), dan
wakalah (perwakilan).

KESIMPULAN

1. Ulama figh klasik tidak mengenal bank modern, tetapi mereka telah meletakkan
fondasi hukum muamalah yang menjadi dasar bank syariah.

2. Prinsip larangan riba, gharar, dan maisir menjadi pembeda utama antara bank
syariah dan bank konvensional.

3. Pemikiran ulama Kklasik tetap relevan untuk menjawab tantangan keuangan
kontemporer, karena mendorong keadilan, kemitraan, dan keberkahan ekonomi.

SARAN

1. Pengembangan bank syariah harus tetap merujuk pada prinsip muamalah klasik,
namun disesuaikan dengan kebutuhan ekonomi modern.

2. Perlu edukasi masyarakat tentang akad-akad syariah agar tidak hanya melihat
bank syariah sebagai alternatif bebas bunga, tetapi juga sebagai sistem ekonomi
yang adil.

Muhammad: [Bank Syariah...] 59



3. Kolaborasi antara ulama, ekonom, dan praktisi perbankan penting untuk
menciptakan inovasi keuangan yang tetap sesuai syariah.

DAFTAR KEPUSTAKAAN

Agung Widhi Kurniawan, Z. P. (2016). Metode penelitian kuantitatif.

Ahyar, H., Maret, U. S., Andriani, H., Sukmana, D. J., Mada, U. G., Hardani, S.Pd., M.
S., Nur Hikmatul Auliya, G. C. B., Helmina Andriani, M. S., Fardani, R. A.,
Ustiawaty, J., Utami, E. F., Sukmana, D. J., & Istigomah, R. R. (2020). Buku
Metode Penelitian Kualitatif & Kuantitatif (Issue March).

Hardiati, N., Ibrahim, A. Z., & Fitriani. (2024). Hukum Riba dan Relevansinya terhadap
Bunga Bank Perspektif Hukum Ekonomi Islam. Madani: Jurnal llmiah
Multidisipline Madani.

Hidayatullah, M. S. (2020). Meniti Jejak Perbankan Syariah dari Klasik hingga
Kontemporer. IQTISHADIA Jurnal Ekonomi & Perbankan Syariah.

Ilham, & Kara, M. H. (2021). Hukum Perbankan Syariah (Dilengkapi Perlindungan
Hukum Nasabah Perbankan Syariah dan Penyelesaian Sengketa di Pengadilan
Secara Litigasi dan Non Litigasi). In CV. Cahaya Bintang Cemerlang.

Ira Laksana Dewi, R., Sunaryo Mukhlas, O., & Abd Hakim, A. (2025). Pandangan
Terkait Riba, Bunga Bank, Serta Sistem Bagi Hasil Menurut Ulama Klasik Dan
Ulama Kontemporer.

Moleong, L. J. (2001). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rusda
Karya.

Nurnasrina, & P. Adiyes Putra. (2018). Kegiatan Usaha Bank Syariah (Issue January).

Ratna Wijayanti Daniar Paramita, N. R. dan R. B. S. (2021). Metode Penelitian
Kuantitatif (3rd ed.).

Sultoni, H., & Basuki, A. (2020). Bank Syariah di Dunia Internasional. Jurnal Eksyar.

60 HEI EMA: Vol. 4 No. 2, July 2025



