
HEI EMA: Jurnal Riset Hukum, Ekonomi Islam, Ekonomi, Manajemen dan Akuntansi 

E-ISSN: 2828-8033 

https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/jhei  

Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...]   17 

KONSEP KEUNTUNGAN DALAM SYIRKAH AL-INAN 

DAN APLIKASINYA PADA BANK SYARIAH DI INDONESIA 

Ahmad Syarbaini 

STIS Al-Hilal Sigli, Aceh 

tengku.nyak@gmail.com 

 

Abstract 
Islamic banking like other conventional banks, functions as an intermediary institution, 

meaning it is able to collect and distribute funds from various economic units to other economic 

units in need. Fund distribution by Islamic banking can be done in the form of funding based on 

the principle of profit and loss and profit sharing (PLS), namely mudharabah and musyarakah. 

Musyarakah is the best funding under Islamic law because this type of funding is based on the 

participation of the bank and consumers in capital investment, profit sharing, and responsibility 

for losses or risks arising from certain projects. The purpose and intent of this study is to 

analyze and describe the implementation of the Sharia system in Islamic banks in Indonesia, 

where Bank Sharia Indonesia, does not practice sharia principle in their entirety 

The Keywords: Concept Syirkah Al-Inan,  Economics Islamic 

 

Abstrak 

Perbankan Syariah seperti bank konvesional lainnya, berfungsi sebagai lembaga perantara, 

artinya mampu mengumpulkan dan mendistribusikan dana dari berbagai unit ekonomi ke unit 

ekonomi lain yang membutuhkan. Ditribusi dana oleh perbankan syariah dapat dilakukan dalam 

bentuk pendanaan yang berbasis pada prinsip untung rugi dan bagi hasil (PLS) yaitu 

mudharabah dan musyarakah. Musyarakah merupakan pendanaan terbaik dalam hukum Islam 

karena jenis pendanaan ini didasarkan pada partisipasi bank dan konsumen dalam penanaman 

modal, pembagian keuntungan, dan tanggung jawab atas kerugian atau risiko yang timbul dari 

proyek tertentu. Tujuan dan maksud dalam penelitian ini adalah sebagai analisis dan deskripsi 

implementasi penerapan sistem syariah pada Bank Syariah di Indonesia, di mana Bank Syariah 

Indonesia tidak mengamalkan prinsip-prinsip syariah seutuhanya. 

Kata Kunci: Konsep Syirkah Al-Inan, Ekonomi Islam 

 

PENDAHULUAN 

Mu’amalah adalah salah satu sendi kehidupan di mana setiap muslim akan diuji 

nilai keagamaan dan kehati-hatiannya serta konsistensinya dalam ajaran-ajaran Allah. 

Perihal harta terdapat berbagai godaan dan rawan penyelewengan, sehingga wajar 

apabila seorang yang lemah agamanya akan sulit untuk berbuat adil kepada orang lain 

dalam masalah meninggalkan harta yang bukan menjadi haknya (harta haram), selagi 

mampu mendapatkannya walaupun dengan tipu daya dan pemaksaan. Hal ini sesuai 

pepatah dalam urusan harta “Ujilah mereka dengan uang dinar dan dirham” (Syarbaini, 

2015). 

Islam adalah agama yang kaffah dan rahmatan lil ‘alamin. Islam juga sebuah 

agama yang mementingkan sebuah keadilan, kebajikan dan tidak menindaskan 

umatnya, jadi sudah pasti segala sistemnya tidak akan menzalimi siapapun, termasuk 

dari sistem ekonomi, sosial, politik dan sebagainya. Semuanya berlandaskan prinsip-

https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/jhei
mailto:tengku.nyak@gmail.com


18   HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026 

prinsip syari'ah serta selaras dengan kehendak Allah dan Rasul-Nya yang termaktub di 

dalam al-Qur'an dan al-Sunnah. 

Secara umum, Islam mencakupi tiga bahagian mu'amalat manusia yang utama 

yaitu, pertama; hubungan dengan Tuhannya, kedua; dengan dirinya sendiri dan ketiga; 

dengan masyarakat. Alangkah indahnya bagi mereka yang dapat menghayati dan 

mengamalkan sistem Islam yang syumul (menyeluruh) sifatnya. Ini sudah cukup 

menggambarkan bahwa Islam adalah lengkap dan sempurna (globalitas) (Syarbaini, 

2015). 

Dikatakan lengkap kerana Islam mengatur seluruh aspek kehidupan manusia demi 

kebahagiaan dan kemaslahatan hidupnya di dunia dan akhirat. Sedangkan dikatakan 

sempurna kerana Islam telah diturunkan secara lengkap kepada umat manusia yaitu al-

Qur'an dan dijelaskan dengan al-Sunnah sebagai pedoman hidup. Bahkan Islam 

merupakan agama yang bukan hanya mengurus masalah ibadat saja demi kepentingan 

akhirat semata-mata. Namun juga, mengatur masalah duniawi manusia termasuk bidang 

muamalat. 

Kajian bidang muamalat sangat erat kaitannya dengan hak milik harta dan tasarruf 

artinya transaksi yang menyebabkan akibat hukum. Mua'malat juga telah menjadi 

disiplin fiqh tersendiri yang dikenali dengan istilah fiqh al-mua’malah Dalam fiqh 

tersebut diatur berbagai macam akad di antaranya akad jual beli, akad sewa, akad 

tanggungan, akad wakālah, dan termasuk di dalamnya akad syirkah 

Islam memiliki sistem ekonomi yang berbeda dari sistem-sistem yang sedang 

berjalan. Islam memilikiı asas dalam syari'ah yang membentuk pandangan dunia 

sekaligus sasaran-sasaran dan maqaşid al-syar'iyyah yang jauh berbeda dari sistem-

sistem sekuler. Sasaran yang dikehendaki Islam bukanlah keuntungan semata-mata 

bahkan Islam mengatur bermacam-macam konsep yang semuanya bertujuan untuk 

kebahagian manusia serta kehidupan yang lebih baik. Oleh kerana demikian, Islam 

sangat menekankan aspek ukhwah (persaudaraan), keadilan sosioekonomi, dan 

memenuhi keperluan-keperluan spritual manusia (Capra Umar, 2000) 

Untuk mewujudkan kesejahteraan bagi seluruh umat manusia, diperlukan sebuah 

bentuk syirkah yang diartikan sebagai kerja sama oleh pihak yang mempunyai modal 

dengan pihak lain yang mempunyai keahlian atau peluang usaha dengan memperhatikan 

prinsip saling memerlukan, saling memperkuat dan saling menguntungkan. Maksud 

tersirat dari syirkah kalau ditinjau dari tujuan makna syirkah itu sendiri adalah agar 

kesempatan usaha yang ada dapat dimanfaatkan oleh seseorang yang kekurangan 

modal, tetapi mempunyai kemauan dan keahlian dalam berbisnis bersama-sama dengan 

orang yang ahli dalam berbisnis. Pada dasarnya syirkah secara alamiah akan mencapai 

tujuannya, jika kaedah saling memperkuat dan saling menguntungkan dapat 

dipertahankan dan dijadikan komitmen dasar yang kuat di antara para rakan kongsi 

(Capra Umar, 2000). 



Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...]   19 

 Permasalahan dalam penelitian ini adalah bagiamana pelaksanaan pembiayaan 

dengan prinsip musyarakah pada Bank Syariah di Indonesia, faktor-faktor apakah yang 

mempengaruhi rendahnya pelaksanaan pembiayaan proyek dengan prinsip musyarakah 

pada Bank Syariah di Indonesia, dan upaya-upaya apakah yang dijadikan solusi untuk 

meningkatkan pelaksanaan pembiayaan proyek dengan prinsip musyarakah pada Bank 

Syariah yang ada di Indonesia. 

METODE PENELITIAN   

Metode kajian penelitian yang digunakan adalah metode penelitian library 

research (kepustakaan) yang bersifat kualitatif. Bahan rujukan pokok adalah al-Qur’ân 

dan al-Hadîs, buku (kitab), jurnal, artikel, serta bahan rujukan lain yang diperlukan. 

Kemudian melakukan deskreptif analisis komperatif secara komprehensif. Teknik 

penelitian di sini adalah menggunakan metode penelitian kepustakaan (library 

research), yang dilakukan dengan mencari data atau informasi riset melalui membaca, 

baik itu buku, jurnal atau lainnya yang dianggap perlu sebagai referensi dan bahan-

bahan publikasi yang tersedia di perpustakaan. (Rusady Ruslan, 2004). 

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif yuridis (Sugiono, 2010) dan 

(Leksi J. Moleong, 2001). Bahwa segala keputusan berkaitan dengan pemberian asas-

asas serta norma-norma bagi masalah-masalah fiqih tradisional maupun kontemporer 

yang berkaitan erat dengan metode analisis. (Rosady Ruslan, 2004). Penelitian ini juga 

termasuk penelitian hukum (Sidarta, 2013) (hukum normatif), juga disebut penelitian 

normatif doktrinal. Selain menggunakan metode-metode penelitian yang telah 

disebutkan, penulis juga menggunakan metode penelitian kualitatif normatif (Akdullah 

& Saebani, 2014). Sedangkan sifat penelitian ini adalah deskreptif analisis.   

 

LANDASAN TEORETIS 

Konsep Syirkah Al-Inan 

 Konsep dalam Bahasa Arab disebut dengan: “tasawwur, fikrah, musawwadah 

dan mafhum”. Konsep atau anggitan adalah abstrak, entitas mental yang universal, 

merujuk pada kategori atau kelas dari suatu entitas, kejadian atau hubungan. Istilah 

konsep berasal dari Bahasa latin yaitu conceptum, dari conceptum berubah menjadi 

concept dan dalam Bahasa Indonesia disebut dengan konsep, artinya sesuatu yang 

dipahami (Hart: 2003). 

 Sedangkan Syirkah dan Al-Inan adalah dua kosa kata yang mempunyai makna 

masing-masing, jika digabungkan akan mempunyai makna yang dimaksudkan dalam 

ekonomi Syariah. Syirkah al-inan adalah “akad kerja sama bisnis dalam ekonomi Islam, 

di mana dua pihak atau lebih menggabungkan modal dan keahlian untuk menjalankan 

usaha dengan pembagian untung dan kerugian berdasarkan kesepakatan dan porsi modal 

masing-masing (Syarbaini, 2015). 

Dalam praktik syirkah al-inan ini masing-masing pihak yang berkongsi sama-

sama memasukkan modal mereka dalam jumlah tertentu, dan kedua pihak berhak atas 



20   HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026 

keuntungan sesuai dengan nisbah modal yang mereka sumbangkan. Dalam hal ini tidak 

dipersoalkan apakah jumlah modal yang mereka masukkan jumlahnya sama atau tidak. 

Kemudian kedua pihak menentukan dalam syirkah al-'inän tersebut bahawa salah 

seorang dari mereka mendapat keuntungan lebih dari nisbah modalnya disebabkan ada 

pertimbangan-pertimbangan tertentu, apakah kerana salah seorang dari mereka lebih 

banyak kerjanya atau lebih dari kebolehannya dalam perniagaan tersebut. Kemudian 

persoalan ini timbul sebagai satu permasalahan yang menjadi bahan perdebatan di 

antara para ulama. 

Pendapat pertama menyatakan tidak boleh ditentukan bagi salah seorang rakan 

kongsi memperoleh keuntungan lebih dari nisbah modalnya. Pendapat ini dikemukakan 

olen Imam Syafi'i, Imam Malik, Zahiriyah, dan Zufar. Para ulama ini beralasan bahwa 

apabila salah seorang rakan kongsi mengambil keuntungan melebihi dari nisbah 

modalnya merupakan suatu perbuatan yang zalim terhadap rakan kongsinya. (Al-

Syirazi, 1343 H; Al-Zuhaily, 1989 M). 

Sedangkan pendapat kedua dikemukakan oleh Imām-Imam dalam mazhab Hanafi, 

seperti Ibn Qudāmah, dalam kitabnya: “al-Mugni wa Syarh al-Kabir”, juz V, beliau 

berpendirian boleh hukumnya bagi pihak yang berkongsi bersepakat menentukan 

pembagian keuntungan bagi salah seorang musyarik melebihi nisbah modalnya atas 

musyarik yang lain (Al-Zuhaily, 1989), dengan berdalilkan äthar dan hadits Rasulullah, 

atas pertimbangan bahwa musyarik yang memperoleh keuntungan lebih dari nisbah 

modalnya tersebut lebih mahir dalam perniagaan atau lebih banyak kerjanya 

dibandingkan dengan musyarik yang lain. Sehingga atas dasar kelebihan-kelebihan yang 

dia miliki tersebut menjadi bahan pertimbangan yang membolehkan rakan kongsi 

tersebut mengambil keuntungan lebih dari rakan kongsinya (Al-Zuhaily, 1989). 

Penulis juga lebih cenderung untuk menerima pendapat Imam Abū Hanifah 

kerana pendapat fikih mazhab Hanafi lebih sesuai untuk dilaksanakan pada masa 

sekarang ini khususnya dalam praktik perkongsian yang berlandaskan ekonomi Islam. 

Di samping alasan-alasan fikih Hanafi juga disertai dengan dalil naqli dan aqli rakan 

kongsi boleh bermusyawarah dengan menentukan dalam syirkah al-'inan tersebut 

bahwa salah seorang dari mereka boleh mendapat keuntungan lebih dari nisbah 

modalnya, kerana adanya pertimbangan-pertimbangan tertentu, baik pertimbangan kerja 

maupun adanya jaminan bagi salah satu dari mereka tersebut yang lebih mahir dalam 

berniaga. 

Ekonomi Islam 

Ekonomi menurut Muhammad Ali dalam Kamus Lengkap Bahasa Indonesia 

Modern, yang terdapat pada halaman 89 adalah: “pengetahuan dan penelitian mengenai 

asas-asas penghasilan, produksi, distribusi, pemasaran dan pemakaian barang serta 

kekayaan; penghematan menjalankan usaha menurut ajaran ekonomi”. (Muhammad 

Ali, t.th). Dalam hal ini, ekonomi di sini adalah kekayaan negara, pengelolaan dan 



Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...]   21 

pemanfaatannya untuk pengembangan perekonomian negara dalam menyejahterakan 

rakyatnya. 

Adapun Islam adalah salah satu agama samawi, yaitu agama yang diturunkan 

dari langit oleh Allah SWT., agama ini dibawa oleh Nabi Muhammad SAW., atas 

perintah Allah melalui perantaraan malaikat Jibril a.s (Syarbaini, 2023). Islam adalah 

“Salah atu agama dari kelompok agama yang diterima oleh salah seorang nabi yang 

mengajarkan monoteisme tanpa kompromi, iman kepada wakyu, iman kepada akhir 

zaman, dan tanggung jawab”. Menurut Kamus Bahasa Indonesia, Islam adalah: 

“Agama yang diajarkan oleh Nabi Muhammad s.a.w; mengislamkan: menjadikan orang 

Islam; mengkhitankan”. (Muhammad Ali, t.th). sedangkan Islam yang disebutkan dalam 

kitab-kitab klasik adalah: “Perbuatan-perbuatan (ibadah-ibadah) yang lahir”. (Al-

Fudhail, 2009). 

Adapun ekonomi Islam adalah suatu sistem ekonomi yang berlandaskan pada 

ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an, Sunnah Nabi Muhammad SAW, ijma’, 

dan qiyas, dengan tujuan utama mewujudkan keadilan, kesejahteraan, dan kemaslahatan 

umat manusia di dunia dan akhirat. Ekonomi Islam mengatur perilaku ekonomi manusia 

agar sesuai dengan nilai-nilai tauhid, keadilan (al-‘adl), keseimbangan (tawazun), 

kebebasan yang bertanggung jawab, serta larangan terhadap praktik-praktik ekonomi 

yang bertentangan dengan syariat seperti riba, gharar, dan maysir. 

Ekonomi Islam dapat didefinisikan sebagai ilmu pengetahuan sosial yang 

mempelajari masalah-masalah ekonomi yang tumbuh dan berkembang di masyarakat 

yang diilhami oleh nilai-nilai Islam. Ekonomi Islam tidak hanya berorientasi pada 

keuntungan material, tetapi juga memperhatikan dimensi moral, etika, dan spiritual 

dalam setiap aktivitas ekonomi (Mannan, 1986). 

Pendapat lain dikemukakan oleh Siddiqi (2004), bahwa ekonomi Islam adalah 

respons pemikir Muslim terhadap tantangan ekonomi pada masanya dengan berpijak 

pada Al-Qur’an dan Sunnah, serta menggunakan akal dan pengalaman manusia untuk 

mencapai tujuan syari’ah (maqashid al-syari’ah). Dengan demikian, ekonomi Islam 

dapat dipahami sebagai sistem dan disiplin ilmu yang mengintegrasikan aspek ekonomi, 

sosial, dan spiritual, dengan orientasi pada tercapainya falah (kebahagiaan dan 

keberhasilan hidup) melalui pengelolaan sumber daya yang adil, bertanggung jawab, 

dan beretika sesuai dengan prinsip-prinsip syariat Islam. 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Hasil Penelitian 

Penelitian ini adalah untuk melihat konsep syirkah al-inan yang diterapkan pada 

perbankan syariah di Indonesia apakah sesuai dengan hukum Islam atau tidak. Setelah 

diamati oleh penulis dan mewawancarai pekerja di bank syariah, maka hasil 

penelitiannya menunjukkan bahwa implementasi penerapan sistem perbankan syariah 

belum sepenuhnya sesuai dengan hukum Islam (syari’ah) yang karakteristik syirkah al-



22   HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026 

inan menurut perspektif hukum Islam berlandasakan: (1) kontribusi, (2) modal, (3) 

pembagian keuntungan, dan (4) pembagian kerugian. 

Sistem perbankan syariah di Indonesia tidak berdiri sendiri, masih tunduk di 

bawah bank konvesional (BI) yang tidak menerapkan sistem syariah, dan bank 

konvesional Indonesia (BI) masih harus tunduk di bawah bank dunia yang jelas-jelas 

menggunakan sistem kapitalis yang tidak sama sekali menggunakan sistem syariah. Jadi 

bagaimana bisa mensyariahkan bank-bank syariah yang ada di Indonesia kalau memang 

bank-bank syariah di Indonesia masih tunduk di bawah peraturan bank konvesioal (BI) 

yang tidak menggunakan sistem syariah. 

Dalam kasus konsep syirkah al-inan dalam sistem perbankan syariah di 

Indonesia, tidak menggunakan sistem pembagian kerugian, ini berlawanan dengan 

sistem dan konsep syirkah al-inan menurut hukum Islam (syariah). Dalam penelitian ini 

juga terungkap bahwa penggunaan pembiayaan proyek dengan prinsip musyarakah 

sangat rendah bila dibandingkan dengan prinsip qardh, murabahah, mudharabah, 

istishna dan ijarah.  

Adapun faktor-faktor yang mempengaruhi rendahnya penggunaan pembiayaan 

musyarakah oleh nasabah pada bank syariah di Indonesia umumnya adalah sulitnya 

mencari dan mendapatkan nasabah yang jujur, integritas dan pekerja keras, tingginya 

resiko yang harus ditanggung oleh pihak bank dan kesulitan likuiditas. Sedangkan 

langkah-langkah yang diambil oleh bank syariah sebagai solusi dalam peningkatkan 

penggunaan pembiayan proyek musyarakah adalah dilakukan pembiayan proyek 

dengan akad al-musyarakah. Bank syariah di Indonesia terlebih dahulu akan 

menawarkan dan memberikan pembiayaan dengan prinsip murabahah kepada nasabah 

sebagai proses penyeleksian dan penialain nasabah yang jujur, integritas tinggi dan 

pekerja keras, disyaratkan memakai jaminan (agunan) dan melakukan monitoring secara 

berkala. 

Pembahasan 

1. Implementasi Syirkah al-Inan 

Implementasi syirkah yang berhasil harus tertumpu kepada persaingan sehat dan 

mencegah terjadinya penyalahgunaan posisi dominan dalam perkongsian untuk 

menghindari persaingan yang tidak baik. Pola yang dijalankan dalam konsep syırkah 

harus dilandasi dengan prinsip-prinsip partisipatif (saling berperan) dan kolaboratif 

(saling bekerja sama bergabung menjadi satu) yang melibatkan semua pihak yang 

terlibat dalam syirkah yang sedang dijalankan, di samping itu juga, harus memiliki 

pengurusan yang sempurna 

Islam tidak melarang setiap kerjasama yang memungkinkan terbentuknya 

organisasi bisnis yang menguntungkan. Sesungguhnya salah satu tujuan dasar Islam 

adalah menggunakan semua sumber dan kekuatan negara dalam memproduksi kekayaan 

serta untuk mempersiapkan tenaga kerja dan modal yang dapat digunakan untuk 

kepentingan masyarakat. Semua bentuk organisasi muamalat seperti perniagaan, 



Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...]   23 

pendidikan, transportasi, pembangunan dan masih banyak lagi yang diwujudkan oleh 

umat untuk melangsungkan perekonomian. Semua ini dan ribuan lebih organisasi bisnis 

dapat dibentuk berdasarkan prinsip-prinsip yang sama untuk pembangunan ekonomi 

umat dan untuk memenuhi tuntutan zaman modern pada saat ini (Afdhalurarahman, 

2001). 

Kerja sama untuk saling memperoleh keuntungan, apabila sesuai dengan etika 

bisnis dalam Islam, maka hal tersebut dibolehkan bahkan sangat dianjurkan. 

Keterlibatan muslim dalam bisnis telah berlangsung empat belas abad yang lalu. 

Namun, pada saat ini orang muslim sedang menghadapi suatu masalah yang sangat 

dilematis, meskipun bergiat aktif dalam dunia perniagaan tetapi dalam pikiran mereka 

juga ada semacam ketidakpastian, apakah praktek-praktek bisnis mereka benar-benar 

sesuai menurut pandangan Islam. Yang menjadi masalah yaitu bentuk-bentuk baru, 

institusi, metode atau teknik-teknik perniagaan yang dulunya belum pernah ada, telah 

menyebabkan timbul keraguan tersebut, sehingga dalam beberapa masalah, mereka 

tetap mengikuti sistem tersebut dengan perasaan bersalah kerana mereka tidak 

menemukan jalan keluar (Ahmad Mustafa, 2005). 

Semua bentuk perkongsian perniagaan yang di dalamnya dua orang atau lebih 

bekerjasama dalam modal, kerja, keahlian dan niat baik untuk menjalankan sesuatu 

perniagaan, para fuqaha mengategorikan dalam bentuk mudārabah ataupun musyarakah. 

Perbedaan antara keduanya terletak pada tekniknya saja, mudārabah hanya salah 

seorang mengeluarkan modal dan pihak lain bekerja saja, adapun musyarakah, kedua-

dua rakan kongsi sama-sama memasukkan modal dan sama-sama bekerja dalam 

perniagaan tersebut. 

Dalam literatur fikih, para fuqaha menerangkan tentang mudārabah dan 

musyarakah sebagai perjanjian atas dasar 'uqud al-amanah (saling percaya) ketulusan 

dan kejujuran mempunyai peran sentral dalam terlaksananya kerja sama tersebut. Para 

rakan kongsi harus benar-benar dapat dipercaya agar dapat saling menguntungkan dan 

setiap upaya untuk melakukan kecurangan dan pembahagian keuntungan yang tidak 

jujur harus didasari sebagai pelanggaran kepada ajaran-ajaran Islam (Capra Umar, 

2000).  

Sebagaimana dalam hadist Qudsi Rasulullah SAW bersabda:  

اريِكَيِْْ : مَالََْ يَكُنْ أَحَدُ  هُُاَ صَاحِبَهُ فإَِذَا عن أبي هُرَيْ رةََ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قاَلَ : إِّن رَسُولَ اِلله يَ قُولُ أنا ثََلِثُ الشَّ
 حَانهَُ خَرَجْتُ مِنْ بَ يْنِهِما,) رواه أبو داود(. 

Artinya:  

"Dari Abu Hurairah R.a. berkata Rasulullah SAW sesungguhnya Allah berfirman "Aku 

adalah pihak ketiga dari dua orang yang berkongsi selama salah seorang dari mereka 

tidak mengkhianati kawan yang lain. Jika mengkhianati maka Aku keluar dari kedua-

duanya. (H.R. Abu Dawud). (Abu Daud: t.th, Abdullah bin Umar Al-Baidawy: t.th, dan 

Ali Muhyiddin 'Ali al-Qurratu Daghi: 2001 M). 



24   HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026 

Dari hadits di atas, dapat dikatakan bahwa syirkah yaitu sebuah akad yang 

sangat disukai agama untuk dilaksanakan dan mempunyai landasan hukum yang kuat. 

Namun dalam pelaksanaan syirkah, konsep keadilan dan sikap untuk tidak 

mengkhianati rakan kongsi adalah amat penting. Dalam hal ini, isu yang biasanya 

timbul adalah dari aspek pembagian keuntungan perkongsian tersebut. 

Adapun hikmah dari impementasi syirkah di antaranya: (1). Memberi 

kemudahan dalam menjalankan sesuatu pekerjaan terutama pekerjaan yang tidak dapat 

dijalankan secara perseorangan. (2). Untuk menguatkan perhubungan di antara satu 

dengan yang lain, dan (3). Menggalakkan anggota masyarakat supaya hidup bersatu dan 

bekerjasama di antara satu dengan yang lain (Musthafa Al-Khunna, t.th). 

Sedangkan adab (budi pekerti) dalam persyarikatan atas pihak yang terlibat 

dalam perkongsian hendaklah menjalankan semua urusan dengan jujur dan amanah. 

Masing-masing menjalankan syarikat, bertanggungjawab dalam menjayakan, para pihak 

hendaklah berusaha memajukan syarikat, dan jika terdapat sesuatu kekusutan hendaklah 

segera diselesaikan dengan baik (Ahamd Mustaq, 2005). Ada beberapa ayat Al-Qur'an 

yang menjadi kerangka pemikiran tentang konsep syirkah dalam perspektif Islam, di 

antaranya adalah surah al-Nisa ayat 12. Sebagai berikut: 

١٢فَ هُمْ شُركََاءُ في الثلث... ) سوررة النساء :   ) 
Artinya:  

"...maka mereka bersekutu atau berkongsi dalam yang sepertiga..."(Q.S. An-Nisa: 12).  

Ayat di atas dengan jelas menyebutkan perkataan syuraka' atau berkongsi. Ini 

merupakan dasar hukum yang menunjukkan keharusan untuk berkongsi menurut 

perspektif Islam. Bahkan dalam masalah mu'amalah juga dikenali sebagai salah satu 

usaha atau perniagaan yang islami. Tujuan dibolehkan transaksi syirkah ini untuk 

memenuhi keperluan hidup masyarakat yang dapat terpenuhi dengan bekerja sama dan 

kadang-kadang perlu berkongsi dengan orang lain, dan sekaligus untuk menghindari 

kemudharatan masyarakat dalam konteks transaksi perkongsian. 

Perbankan syariah sama seperti perbankan konvensional  merupakan lembaga 

intermediari (intermediary institution) artinya dapat menghimpun dan menyalurkan 

kembali dana-dana dari sub unit ekonomi yang berkelebihan (surplus) dana kepada unit-

unit ekonomi yang membutuhkan (devisit) dana. Penyaluran dana oleh bank syariah 

dapat dilakukan dalam bentuk pembiayaan yang berdasarkan pada prinsip bagi hasil dan 

rugi (Profit Loss and Sharing/PLS), yaitu mudharabah dan musyarakah. Musyarakah 

adalah sebagai metode pembiayaan terbaik dalam hukum Islam, karena metode 

pembiayaan ini didasarkan pada keikutsertaan bank dan nasabah (mitra) dalam 

penanaman modal, pembagian keuntungan dan tanggung-jawab atas kerugian atau 

resiko yang timbul untuk suatu proyek tertentu.  

Konsep ini dapat dijadikan dasar bahwa penggunaan pembiayaan proyek dengan 

prinsip musyarakah oleh nasabah dalam praktik perbankan syari'ah lebih tinggi 



Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...]   25 

dibandingkan dengan pembiayaan-pembiayaan lainnya seperti mudharabah, 

murabahah, istishna, ijarah dan qardh (Syarbaini, 2015). 

Karakteristik utama Syirkah Al-Inan menurut perspektif hukum Islam (konsep 

syariah) adalah; 

1. Kontribusi: Setiap pihak memberikan modal (uang) dan/atau tenaga kerja/keahlian 

(amal). 

2. Modal: Bervariasi, tidak harus sama besar. 

3. Pembagian keuntungan: Berdasarkan kesepakatan bersama (nisbah), bisa sama 

atau beda. 

4. Pembagian kerugian: Ditanggung secara proporsional sesuai porsi modal masing-

masing pihak, bukan kesepakatan keuntungan. Contoh penerapan: pertama; 

Seorang investor (shahibul maal) memberikan modal kepada pengusaha 

(mudharib) yang memiliki keahlian untuk mengelola bisnis, seperti membangun 

dan menjual properti. Kedua; Dua orang sepakat menjalankan bisnis properti, 

masing-masing menyetor modal Rp. 500.000.000 dan sama-sama terlibat dalam 

pengelolaan (Syarbaini, 2015). 

 

2. Keuntungan Syirkah Al-Inan pada Bank Syariah di Indonesia 

Konsep keuntungan dalam syırkah al-'inan walaupun telah dipraktikkan di dunia 

Islam tetapi masyarakat Islam kurang pengetahuan mengenai konsep dan cara 

pelaksanaannya. Oleh itu penulis merasa perlu untuk memberi menjelaskan hal-hal 

berkaitan dengan syirkah al- inan kepada masyarakat Islam. Penulis merasakan kajian 

ini penting, kerana penulis akan menjelaskankan analisis pandangan para fuqaha tentang 

konsep akad syirkah khususnya syirkah al-'inān dan menganalisis aplikasi pembahagian 

keuntungan dalam syirkah al-'inān di semua bank syari'ah yang ada di Indonesia, 

apakah sesuai dengan syariah atau tidak   

Terdapat beberapa kitab/buku dan kajian yang telah ditulis oleh beberapa penulis 

yang berkaitan dengan musyarakah. Di antara kitab/buku klasik yang membahas tentang 

syirkah adalah kitab al-Umm karya Imam al- Syafi'i dan kitab: “Siraj al Wahhaj Ala 

Matan al-Minhaj, Minhaj al-Talibin, Majmu Syarh al-Muhadhdhab dan Raudah al-

Talibin”. Ketiganya karya Imam Nawawi yang beliau adalah termasuk salah seorang 

pakar tentang konsep syirkah. Kitab lain yang membahas tentang syirkah adalah: “al-

Muhadhdhab Fi Fiqh al-Imam al- Syafi'i” karya Imam al-Syirāzī. (Ahmad Syarbaini, 

2015). 

Kitab-kitab mazhab Syafi'i tersebut hanya membahas kaedah dan konsep syirkah 

al-'inān saja, di mana keuntungan berdasarkan pada nisbah modal masing-masing. 

Menurut pandangan mazhab ini, mengambil keuntungan lebih dari nisbah modal maka 

dianggap suatu perbuatan zalim terhadap rakan kongsi mereka. Dalam kitab-kitab 

tersebut tentu belum dijelaskan ada kaitannya dengan sistem ekonomi Islam yang 

dijalankan oleh sistem perbankan sebagaimana pada masa sekarang seperti yang 



26   HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026 

dijalankan oleh bank kebanyakan termasuk bank syari'ah di Indonesia, kerana memang 

sistem perbankan belum muncul pada masa itu. 

Sementara dalam mazhab Hanafi terdapat juga kitab seperti: “Kitab al-Kharraj” 

karya Abū Yusuf. Dalam kitab tersebut tidak membincangkan konsep syirkah secara 

khusus tentang sistem perbankan Islam, sebaliknya beliau telah menyentuh konsep ini 

secara tidak langsung dalam penjelasannya dalam bab al-Buyu’ mengenai 

pengkategorian syirkah. Dalam kitab-kitab mereka hanya membicarakan konsep syirkah 

secara teori dan umum, yang mana penguraiannya berdasarkan pengertian bahwa 

syirkah terbagi dalam beberapa kategori, yaitu: pertama; syirkah al-inan, kedua; 

syirkah amlāk dan ketiga; syirkah 'ukūd (Sayid Sabiq, 2007). 

Dalam kitab al-Kharraj hanya menyebutkan tentang kaitan pembagian 

keuntungan dalam sistem syirkah malah dalam kategori pembahasannya tidak 

memfokus kepada syirkah al- inan, tetapi membahaskan berkenaan dengan syirkah 

hanya secara umum, dan fukos pembahasannya lebih bersifat teori sahaja, tidak ada 

hubung kait dengan sistem ekonomi Islam pada masa sekarang. Dalam pandangannya 

bahwa keuntungan boleh ditentukan melebihi nisbah modal kepada salah seorang rakan 

kongsi atas persetujuan rakan kongsi lainnya 

Selain yang tersebut di atas terdapat beberapa kertas penyelidikan yang berkaitan 

dengan permasalahan syirkah, di antaranya adalah kertas kerja yang ditulis oleh Prof. 

Dr. Joni Tamkin Borhan yang berjudul, "Sistem Perkongsian Islam Suatu Analisa 

Khusus Terhadap Operast Bank Islam, Syarikat Takaful dan Lembaga Urusan dan 

Tabung Haji di Malaysia", Tesis MA Fakulti Syariah Akademi Pengajian Islam 

Universiti Malaya, Kuala Lumpur, 1993. Dalam penyeledikannya beliau memfokuskan 

pada tiga objek kajian saja yaitu sistem perkongsian Islam pada Bank Islam, Takaful 

Islam, dan Tabung Haji di Malaysia. Beliau tidak membincangan tentang konsep 

syirkah pada Bank Rakyat (Syarbaini, 2015). 

Buku lain yang ikut membahas tentang konsep berkaitan dengan syirkah adalah 

buku Ekonomi Islam dan Pelaksanaannya di Malaysia, karya Nik Mustafa Nik Hasan et 

al., yang diterbitkan oleh IKIM Kuala Lumpur. Dalam buku tersebut tidak membahas 

pada sistem syirkah pada Bank Rakyat tetapi hanya menyebutkan model ekonomi Islam 

dan pelaksanaannya di Malaysia, meskipun disebutkan tentang konsep mengambil 

keuntungan perkongsian dalam pandangan Islam 

Dalam bahasa asing juga dijumpai beberapa buku yang membahas tentang sistem 

ekonomi Islam, antaranya buku Islamic Ekonomic Theory and Practice, yang ditulis 

oleh M.A Manan (1986), dan buku Towards A Just Monetary System yang dihasilkan 

oleh Kent Hodder bersama Stoughton. M Umer Chapra (1985) yang diterbitkan The 

Islamic Foundation. Selanjutnya buku Economics Accepting Islam dalam Word Muslim 

League karya MN Huda (1964) yang dicetak di Saingapore. Pembahasan yang sama 

juga dibahas dalam Semantics of Theory of Interest dalam Islamic Studies, Mahmud 

Ahmad (1967) terbitan Rawalpindi (Syarbaini, 2015). 



Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...]   27 

Kesemua buku-buku di atas hanya membahas teori dan konsep tentang ekonomi 

Islam secara umum dan pelaksanaannya mengikut pandangan Islam di beberapa tempat. 

Dalam buku tersebut tidak memfokuskan kajian pada sistem syirkah al-inan. Apalagi 

model pelaksanaan syirkah al-inan pada perbankan tertentu, hanya membahas secara 

global saja. Dengan ini, sangat jelas buku tersebut tidak menyentuh tentang konsep 

syırkah al-inan pada bank syari'ah. 

Selain buku dan kertas kerja penyelidikan didapati juga beberapa jurnal yang 

membahas tentang konsep perbankan Islam mengikut pandangan Islam. Antara jurnal 

tersebut adalah Jurnal Usuluddin Bil II (2000). Dalam artikel yang berjudul "Pemikiran 

Perbankan Islam Sejarah dan Perkembangan", yang ditulis oleh Joni Tamkin Bin 

Borhan. Pembahasan tersebut hanya ditinjau dari sisi historis saja, ia tidak 

menghadirkan implementasi konsep syirkah al-inan maupun pelaksanaanya pada Bank 

Rakyat. 

Secara umum hasil-hasil kajian yang dilaksanakan adalah berkaitan dengan sistem 

perbankan Islam secara umum, dengan demikian, penulis memfokuskan hanya terhadap 

pelaksanaan sistem perbankan Islam khususnya mengenai musyarakah yang tepatnya 

syırkah al- iman pada bank syariah dengan menyentuh secara terperinci prinsip-prinsip 

syariah yang diaplikasikan di bank tersebut. Hasilnya, penulis dapat menyimpulkan 

keistimewaan disertasi yang dikaji dengan kajian-kajian terdahulu kerana penulis 

memfokuskan kepada sistem perbankan Islam khususnya mengenai musyarakah yang 

dilaksanakan di bank-bank syariah. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pelaksanaan pembiayaan proyek dengan 

prinsip musyarakah pada bank syariah di Indonesia umumnya, dilakukan dengan 

prosedur sebagai berikut: Mengajukan surat permohonan musyarakah, analisa 

kelayakan oleh bagian pemasaran, analisa yuridis oleh bagian administrasi, penilaian 

oleh komite pembiayaan, pengiriman surat persetujuan musyarakah kepada nasabah, 

persetjuan nasabah, pembuatan dan penandatanganan akad musyarakah, realisasi 

musyarakah, pencairan dana pembiayaan musyarakah, penyerahan tanda terima dana 

musyarakah oleh nasabah kepada bank, monitoring oleh bagian pemasaran, dan 

pembayaran bagi hasil oleh nasabah kepada bank syariah. 

Dalam penelitian ini juga terungkap bahwa penggunaan pembiayaan proyek 

dengan prinsip musyarakah sangat rendah bila dibandingkan dengan prinsip qardh, 

murabahah, mudharabah, istishna dan ijarah. Adapun faktor-faktor yang mempengaruhi 

rendahnya penggunaan pembiayaan musyarakah oleh nasabah pada bank syariah adalah 

sulitnya mencari dan mendapatkan nasabah yang jujur, integritas dan pekerja keras, 

tingginya resiko yang harus ditanggung oleh pihak bank dan kesulitan likuiditas. 

Sedangkan langkah-langkah yang diambil oleh Bank Syariah sebagai solusi dalam 

peningkatkan penggunaan pembiayan proyek musyarakah adalah sebelum dilakukan 

pembiayan proyek dengan akad al-musyarakah. Umumnya bank syariah terlebih dahulu 

akan menawarkan dan memberikan pembiayaan dengan prinsip murabahah kepada 

nasabah. 



28   HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026 

Hasil wawancara dengan informan (2024) salah seorang pegawai Bank Aceh 

Cabang Sigli, bahwa “Umumnya Bank Syariah di Indonesia tidak mengamalkan 

prinsip-prinsip syariah. Di samping itu masih ada dalam satu atap dengan dua sistem 

dalam satu bank, pertama sistem konvesional, dan kedua sistem syariah. Bahkan dalam 

sistem syariah hanya namanya saja syariah akan tetapi prakteknya sama juga dengan 

sistem konvesional, ini yang sangat disayangkan. Contohnya, dalam pinjaman modal 

usaha, ini digunakan sistem mudharabah akan tetapi bagi si peminjam modal usaha 

setiap bulannya harus membayar sejumlah uang yang telah ditentukan oleh bank yang 

bersangkutan”. 

KESIMPULAN 

Perbankan syariah sama seperti perbankan konvensional, adalah sebagai lembaga 

intermediari (intermediary institution) artinya dapat menghimpun dan menyalurkan 

kembali dana-dana dari sub unit ekonomi yang berkelebihan (surplus) dana kepada unit-

unit ekonomi yang membutuhkan (devisit) dana. Penyaluran dana oleh bank syariah 

dapat dilakukan dalam bentuk pembiayaan yang berdasarkan pada prinsip bagi hasil dan 

rugi (Profit Loss and Sharing/PLS), yaitu mudharabah dan musyarakah. Musyarakah 

adalah sebagai metode pembiayaan terbaik dalam hukum Islam, karena metode 

pembiayaan ini didasarkan pada keikutsertaan bank dan nasabah mitra dalam menanam 

modal, pembagian keuntungan dan tanggung-jawab atas kerugian atau resiko yang 

timbul untuk suatu proyek tertentu. Konsep ini dapat dijadikan dasar bahwa penggunaan 

pembiayaan proyek dengan prinsip musyarakah oleh nasabah dalam praktik perbankan 

syari'ah lebih tinggi dibandingkan dengan pembiayaan-pembiayaan lainnya seperti 

mudharabah, murabahah, istishna, ijarah dan qardh 

Pembiayaan proyek dengan prinsip musyarakah sangat rendah bila dibandingkan 

dengan prinsip qardh, murabahah, mudharabah, istishna dan ijarah. Rendahnya 

pembiayaan dengan akad musyarakah di bank syariah di Indonesia dapat diidentifikasi 

dari minimnya nasabah yang jujur, integritas dan pekerja keras, tingginya resiko yang 

harus ditanggung oleh pihak bank dan kesulitan likuiditas. Sebagai langkah antisipatif 

dan solusi dalam peningkatan pembiayaan di lembaga perbankan di Indonesia terlebih 

dahulu menawarkan pembiayaan dengan prinsip murabahah kepada nasabah sebagai 

proses penyeleksian dan penilain nasabah yang jujur, integritas tinggi dan pekerja keras, 

disyaratkan memakai jaminan (agunan) dan melakukan monitoring secara berkala dan 

terstruktur. 

REFERENSI 

Al-Syirazi Abu Ishak, Al-Muhazab, Jld. III, (Musthafa al-Baby al-Halaby wa Auladuh 

Mesir, 1343 H). 

Afdhalurrahman, Muhammad s.a.w. Sebagai Seorang Pedagang, (Jakarta: Yayasan 

Swarna Bhumy: 1996). 

Ahmad Mustaq, Etika Bisnis Dalam Islam, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar 2005 M) 



Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...]   29 

Abū Dawūd, Sunan Abu Dawud, kitab al-Buyu' wal Ijǎrāt, Bab al-Syirkah, jil 3, (Beirut: 

Dar al-Fikr: 2003 M). 

Abdullah bin Umar al-Baidawi, al-Ghayah al-Quswa fi dirayah al-Fatwa, (t.th). 

Ali Muhyiddin 'Ali al-Qurratu Daghi, (Saudi: Dar al-Islah: 2001 M). 

Ahmad Mustaq, Etika Bisnis dalam Islam, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar: 2005). 

Ahmad Syarbaini. (2022). Konsep Ihya’ Al-Mawat Menurut Hukum Ekonomi Syariah 

(Dalam Fiqh Islam) Ditinjau Dari Undang-Undang Pokok Agraria Dan Undang-

Undang Kehutanan. HEI EMA: Jurnal Riset Hukum, Ekonomi Islam, Ekonomi, 

Manajemen Dan Akuntansi, 1(2), 45–61. 

https://doi.org/10.61393/heiema.v1i2.72 

Ahmad Syarbaini,  Jurnal TAHQIQA, Vol. 9, No. 2, Juli 2015 M. 

Boedi Abdullah dan Beni Saebani, Metode Peneltian Ekonomi Islam Muamalah, 

(Bandung: CV Pustaka Setia, 2014 M). 

Consuelo G. Sevila, Dkk, Pengantar Metode Penelitian, Terj. Alimudin Tuwu, (Jakarta: 

Universitas Indonesia Press, 1993 M). 

Chapra, Umar, Sistem Moneter Islam, (Jakarta: Gema Insani & Tazkia Cendikia, 2000 

M). 

H. L. A. Hart, The Concept Of Law, yang diterjemahkan oleh M. Khozim menjadi 

“Konsep Hukum”, Cet. V, (Bandung: Nusa Media, 2013 M). 

Mannan, M. A. (1986). Islamic Economics: Theory and Practice. Cambridge: Hodder 

and Stoughton. 

Musthafa al-Khunna, Dr, al-Fiqh al-Manhaji, jilid III, (Beirut Dar al-Syamiyyah: t.t). 

Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum, Ed. 1, Cet. 2, (Jakarta: Kencana, 2006 M). 

Rosady Ruslan, Metode Penelitian Public Relation dan Komunikasi, Cet. 2, (Jakarta: 

Raja Grafindo Persada, 2004 M). 

Sayyid Säbiq, Fiqh al-Sunnah, jil. III, (Beirut: Dār al-kitab al-Arabi: 2007 M). 

Siddiqi, M. N. (2004). Rethinking the Theory of Interest. Jeddah: Islamic Research and 

Training Institute (IRTI). 

W. J. S. Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, Cet. VII, (Jakarta; Balai 

Pustaka, 1984 M). 

Wahban al-Zuhaili, al-Fiqh al-Islâmi wa Adillatuh, Juz. VII, (Dar al-Fikr Mesir, 1989 

M)

 

https://doi.org/10.61393/heiema.v1i2.72

