HEI EMA: Jurnal Riset Hukum, Ekonomi Islam, Ekonomi, Manajemen dan Akuntansi
E-1SSN: 2828-8033

https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/jhei

KONSEP KEUNTUNGAN DALAM SYIRKAH AL-INAN
DAN APLIKASINYA PADA BANK SYARIAH DI INDONESIA

Ahmad Syarbaini
STIS Al-Hilal Sigli, Aceh
tengku.nyak@gmail.com

Abstract

Islamic banking like other conventional banks, functions as an intermediary institution,
meaning it is able to collect and distribute funds from various economic units to other economic
units in need. Fund distribution by Islamic banking can be done in the form of funding based on
the principle of profit and loss and profit sharing (PLS), namely mudharabah and musyarakah.
Musyarakah is the best funding under Islamic law because this type of funding is based on the
participation of the bank and consumers in capital investment, profit sharing, and responsibility
for losses or risks arising from certain projects. The purpose and intent of this study is to
analyze and describe the implementation of the Sharia system in Islamic banks in Indonesia,
where Bank Sharia Indonesia, does not practice sharia principle in their entirety

The Keywords: Concept Syirkah Al-Inan, Economics Islamic

Abstrak
Perbankan Syariah seperti bank konvesional lainnya, berfungsi sebagai lembaga perantara,
artinya mampu mengumpulkan dan mendistribusikan dana dari berbagai unit ekonomi ke unit
ekonomi lain yang membutuhkan. Ditribusi dana oleh perbankan syariah dapat dilakukan dalam
bentuk pendanaan yang berbasis pada prinsip untung rugi dan bagi hasil (PLS) vyaitu
mudharabah dan musyarakah. Musyarakah merupakan pendanaan terbaik dalam hukum Islam
karena jenis pendanaan ini didasarkan pada partisipasi bank dan konsumen dalam penanaman
modal, pembagian keuntungan, dan tanggung jawab atas kerugian atau risiko yang timbul dari
proyek tertentu. Tujuan dan maksud dalam penelitian ini adalah sebagai analisis dan deskripsi
implementasi penerapan sistem syariah pada Bank Syariah di Indonesia, di mana Bank Syariah
Indonesia tidak mengamalkan prinsip-prinsip syariah seutuhanya.
Kata Kunci: Konsep Syirkah Al-Inan, Ekonomi Islam

PENDAHULUAN

Mu’amalah adalah salah satu sendi kehidupan di mana setiap muslim akan diuji
nilai keagamaan dan kehati-hatiannya serta konsistensinya dalam ajaran-ajaran Allah.
Perihal harta terdapat berbagai godaan dan rawan penyelewengan, sehingga wajar
apabila seorang yang lemah agamanya akan sulit untuk berbuat adil kepada orang lain
dalam masalah meninggalkan harta yang bukan menjadi haknya (harta haram), selagi
mampu mendapatkannya walaupun dengan tipu daya dan pemaksaan. Hal ini sesuai
pepatah dalam urusan harta “Ujilah mereka dengan uang dinar dan dirham” (Syarbaini,
2015).

Islam adalah agama yang kaffah dan raimatan lil ‘alamin. Islam juga sebuah
agama yang mementingkan sebuah keadilan, kebajikan dan tidak menindaskan
umatnya, jadi sudah pasti segala sistemnya tidak akan menzalimi siapapun, termasuk
dari sistem ekonomi, sosial, politik dan sebagainya. Semuanya berlandaskan prinsip-

Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...] 17


https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/jhei
mailto:tengku.nyak@gmail.com

prinsip syari‘ah serta selaras dengan kehendak Allah dan Rasul-Nya yang termaktub di
dalam al-Qur'an dan al-Sunnah.

Secara umum, Islam mencakupi tiga bahagian mu'amalat manusia yang utama
yaitu, pertama; hubungan dengan Tuhannya, kedua; dengan dirinya sendiri dan ketiga;
dengan masyarakat. Alangkah indahnya bagi mereka yang dapat menghayati dan
mengamalkan sistem Islam yang syumul (menyeluruh) sifatnya. Ini sudah cukup
menggambarkan bahwa Islam adalah lengkap dan sempurna (globalitas) (Syarbaini,
2015).

Dikatakan lengkap kerana Islam mengatur seluruh aspek kehidupan manusia demi
kebahagiaan dan kemaslahatan hidupnya di dunia dan akhirat. Sedangkan dikatakan
sempurna kerana Islam telah diturunkan secara lengkap kepada umat manusia yaitu al-
Quran dan dijelaskan dengan al-Sunnah sebagai pedoman hidup. Bahkan Islam
merupakan agama yang bukan hanya mengurus masalah ibadat saja demi kepentingan
akhirat semata-mata. Namun juga, mengatur masalah duniawi manusia termasuk bidang
muamalat.

Kajian bidang muamalat sangat erat kaitannya dengan hak milik harta dan tasarruf
artinya transaksi yang menyebabkan akibat hukum. Mua'malat juga telah menjadi
disiplin figh tersendiri yang dikenali dengan istilah figh al-mua’malah Dalam figh
tersebut diatur berbagai macam akad di antaranya akad jual beli, akad sewa, akad
tanggungan, akad wakalah, dan termasuk di dalamnya akad syirkah

Islam memiliki sistem ekonomi yang berbeda dari sistem-sistem yang sedang
berjalan. Islam memilikii asas dalam syari'ah yang membentuk pandangan dunia
sekaligus sasaran-sasaran dan magqasid al-syar'iyyah yang jauh berbeda dari sistem-
sistem sekuler. Sasaran yang dikehendaki Islam bukanlah keuntungan semata-mata
bahkan Islam mengatur bermacam-macam konsep yang semuanya bertujuan untuk
kebahagian manusia serta kehidupan yang lebih baik. Oleh kerana demikian, Islam
sangat menekankan aspek ukhwah (persaudaraan), keadilan sosioekonomi, dan
memenuhi keperluan-keperluan spritual manusia (Capra Umar, 2000)

Untuk mewujudkan kesejahteraan bagi seluruh umat manusia, diperlukan sebuah
bentuk syirkah yang diartikan sebagai kerja sama oleh pihak yang mempunyai modal
dengan pihak lain yang mempunyai keahlian atau peluang usaha dengan memperhatikan
prinsip saling memerlukan, saling memperkuat dan saling menguntungkan. Maksud
tersirat dari syirkah kalau ditinjau dari tujuan makna syirkah itu sendiri adalah agar
kesempatan usaha yang ada dapat dimanfaatkan oleh seseorang yang kekurangan
modal, tetapi mempunyai kemauan dan keahlian dalam berbisnis bersama-sama dengan
orang yang ahli dalam berbisnis. Pada dasarnya syirkah secara alamiah akan mencapai
tujuannya, jika kaedah saling memperkuat dan saling menguntungkan dapat
dipertahankan dan dijadikan komitmen dasar yang kuat di antara para rakan kongsi
(Capra Umar, 2000).

18 HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026



Permasalahan dalam penelitian ini adalah bagiamana pelaksanaan pembiayaan
dengan prinsip musyarakah pada Bank Syariah di Indonesia, faktor-faktor apakah yang
mempengaruhi rendahnya pelaksanaan pembiayaan proyek dengan prinsip musyarakah
pada Bank Syariah di Indonesia, dan upaya-upaya apakah yang dijadikan solusi untuk
meningkatkan pelaksanaan pembiayaan proyek dengan prinsip musyarakah pada Bank
Syariah yang ada di Indonesia.

METODE PENELITIAN

Metode kajian penelitian yang digunakan adalah metode penelitian library
research (kepustakaan) yang bersifat kualitatif. Bahan rujukan pokok adalah al-Qur’dn
dan al-Hadis, buku (kitab), jurnal, artikel, serta bahan rujukan lain yang diperlukan.
Kemudian melakukan deskreptif analisis komperatif secara komprehensif. Teknik
penelitian di sini adalah menggunakan metode penelitian kepustakaan (library
research), yang dilakukan dengan mencari data atau informasi riset melalui membaca,
baik itu buku, jurnal atau lainnya yang dianggap perlu sebagai referensi dan bahan-
bahan publikasi yang tersedia di perpustakaan. (Rusady Ruslan, 2004).

Jenis penelitian ini adalah penelitian kualitatif yuridis (Sugiono, 2010) dan
(Leksi J. Moleong, 2001). Bahwa segala keputusan berkaitan dengan pemberian asas-
asas serta norma-norma bagi masalah-masalah figih tradisional maupun kontemporer
yang berkaitan erat dengan metode analisis. (Rosady Ruslan, 2004). Penelitian ini juga
termasuk penelitian hukum (Sidarta, 2013) (hukum normatif), juga disebut penelitian
normatif doktrinal. Selain menggunakan metode-metode penelitian yang telah
disebutkan, penulis juga menggunakan metode penelitian kualitatif normatif (Akdullah
& Saebani, 2014). Sedangkan sifat penelitian ini adalah deskreptif analisis.

LANDASAN TEORETIS
Konsep Syirkah Al-Inan

Konsep dalam Bahasa Arab disebut dengan: “tasawwur, fikrah, musawwadah
dan mafhum”. Konsep atau anggitan adalah abstrak, entitas mental yang universal,
merujuk pada kategori atau kelas dari suatu entitas, kejadian atau hubungan. Istilah
konsep berasal dari Bahasa latin yaitu conceptum, dari conceptum berubah menjadi
concept dan dalam Bahasa Indonesia disebut dengan konsep, artinya sesuatu yang
dipahami (Hart: 2003).

Sedangkan Syirkah dan Al-Inan adalah dua kosa kata yang mempunyai makna
masing-masing, jika digabungkan akan mempunyai makna yang dimaksudkan dalam
ekonomi Syariah. Syirkah al-inan adalah “akad kerja sama bisnis dalam ekonomi Islam,
di mana dua pihak atau lebih menggabungkan modal dan keahlian untuk menjalankan
usaha dengan pembagian untung dan kerugian berdasarkan kesepakatan dan porsi modal
masing-masing (Syarbaini, 2015).

Dalam praktik syirkah al-inan ini masing-masing pihak yang berkongsi sama-
sama memasukkan modal mereka dalam jumlah tertentu, dan kedua pihak berhak atas

Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...] 19



keuntungan sesuai dengan nisbah modal yang mereka sumbangkan. Dalam hal ini tidak
dipersoalkan apakah jumlah modal yang mereka masukkan jumlahnya sama atau tidak.
Kemudian kedua pihak menentukan dalam syirkah al-'inan tersebut bahawa salah
seorang dari mereka mendapat keuntungan lebih dari nisbah modalnya disebabkan ada
pertimbangan-pertimbangan tertentu, apakah kerana salah seorang dari mereka lebih
banyak kerjanya atau lebih dari kebolehannya dalam perniagaan tersebut. Kemudian
persoalan ini timbul sebagai satu permasalahan yang menjadi bahan perdebatan di
antara para ulama.

Pendapat pertama menyatakan tidak boleh ditentukan bagi salah seorang rakan
kongsi memperoleh keuntungan lebih dari nisbah modalnya. Pendapat ini dikemukakan
olen Imam Syafi'i, Imam Malik, Zahiriyah, dan Zufar. Para ulama ini beralasan bahwa
apabila salah seorang rakan kongsi mengambil keuntungan melebihi dari nisbah
modalnya merupakan suatu perbuatan yang zalim terhadap rakan kongsinya. (Al-
Syirazi, 1343 H; Al-Zuhaily, 1989 M).

Sedangkan pendapat kedua dikemukakan oleh Imam-Imam dalam mazhab Hanafi,
seperti Ibn Qudamah, dalam kitabnya: “al-Mugni wa Syarh al-Kabir”, juz V, beliau
berpendirian boleh hukumnya bagi pihak yang berkongsi bersepakat menentukan
pembagian keuntungan bagi salah seorang musyarik melebihi nisbah modalnya atas
musyarik yang lain (Al-Zuhaily, 1989), dengan berdalilkan athar dan hadits Rasulullah,
atas pertimbangan bahwa musyarik yang memperoleh keuntungan lebih dari nisbah
modalnya tersebut lebih mahir dalam perniagaan atau lebih banyak kerjanya
dibandingkan dengan musyarik yang lain. Sehingga atas dasar kelebihan-kelebihan yang
dia miliki tersebut menjadi bahan pertimbangan yang membolehkan rakan kongsi
tersebut mengambil keuntungan lebih dari rakan kongsinya (Al-Zuhaily, 1989).

Penulis juga lebih cenderung untuk menerima pendapat Imam Abi Hanifah
kerana pendapat fikih mazhab Hanafi lebih sesuai untuk dilaksanakan pada masa
sekarang ini khususnya dalam praktik perkongsian yang berlandaskan ekonomi Islam.
Di samping alasan-alasan fikih Hanafi juga disertai dengan dalil nagli dan aqgli rakan
kongsi boleh bermusyawarah dengan menentukan dalam syirkah al-'inan tersebut
bahwa salah seorang dari mereka boleh mendapat keuntungan lebih dari nisbah
modalnya, kerana adanya pertimbangan-pertimbangan tertentu, baik pertimbangan kerja
maupun adanya jaminan bagi salah satu dari mereka tersebut yang lebih mahir dalam
berniaga.

Ekonomi Islam

Ekonomi menurut Muhammad Ali dalam Kamus Lengkap Bahasa Indonesia
Modern, yang terdapat pada halaman 89 adalah: “pengetahuan dan penelitian mengenai
asas-asas penghasilan, produksi, distribusi, pemasaran dan pemakaian barang serta
kekayaan; penghematan menjalankan usaha menurut ajaran ekonomi”. (Muhammad
Ali, t.th). Dalam hal ini, ekonomi di sini adalah kekayaan negara, pengelolaan dan

20 HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026



pemanfaatannya untuk pengembangan perekonomian negara dalam menyejahterakan
rakyatnya.

Adapun Islam adalah salah satu agama samawi, yaitu agama yang diturunkan
dari langit olen Allah SWT., agama ini dibawa oleh Nabi Muhammad SAW., atas
perintah Allah melalui perantaraan malaikat Jibril a.s (Syarbaini, 2023). Islam adalah
“Salah atu agama dari kelompok agama yang diterima oleh salah seorang nabi yang
mengajarkan monoteisme tanpa kompromi, iman kepada wakyu, iman kepada akhir
zaman, dan tanggung jawab”. Menurut Kamus Bahasa Indonesia, Islam adalah:
“Agama yang diajarkan oleh Nabi Muhammad s.a.w; mengislamkan: menjadikan orang
Islam; mengkhitankan”. (Muhammad Alj, t.th). sedangkan Islam yang disebutkan dalam
kitab-kitab klasik adalah: “Perbuatan-perbuatan (ibadah-ibadah) yang lahir”. (Al-
Fudhail, 2009).

Adapun ekonomi Islam adalah suatu sistem ekonomi yang berlandaskan pada
ajaran Islam yang bersumber dari Al-Qur’an, Sunnah Nabi Muhammad SAW, ijma’,
dan giyas, dengan tujuan utama mewujudkan keadilan, kesejahteraan, dan kemaslahatan
umat manusia di dunia dan akhirat. Ekonomi Islam mengatur perilaku ekonomi manusia
agar sesuai dengan nilai-nilai tauhid, keadilan (al-‘adl), keseimbangan (tawazun),
kebebasan yang bertanggung jawab, serta larangan terhadap praktik-praktik ekonomi
yang bertentangan dengan syariat seperti riba, gharar, dan maysir.

Ekonomi Islam dapat didefinisikan sebagai ilmu pengetahuan sosial yang
mempelajari masalah-masalah ekonomi yang tumbuh dan berkembang di masyarakat
yang diilhami oleh nilai-nilai Islam. Ekonomi Islam tidak hanya berorientasi pada
keuntungan material, tetapi juga memperhatikan dimensi moral, etika, dan spiritual
dalam setiap aktivitas ekonomi (Mannan, 1986).

Pendapat lain dikemukakan oleh Siddigi (2004), bahwa ekonomi Islam adalah
respons pemikir Muslim terhadap tantangan ekonomi pada masanya dengan berpijak
pada Al-Qur’an dan Sunnah, serta menggunakan akal dan pengalaman manusia untuk
mencapai tujuan syari’ah (magashid al-syari’ah). Dengan demikian, ekonomi Islam
dapat dipahami sebagai sistem dan disiplin ilmu yang mengintegrasikan aspek ekonomi,
sosial, dan spiritual, dengan orientasi pada tercapainya falah (kebahagiaan dan
keberhasilan hidup) melalui pengelolaan sumber daya yang adil, bertanggung jawab,
dan beretika sesuai dengan prinsip-prinsip syariat Islam.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN

Hasil Penelitian

Penelitian ini adalah untuk melihat konsep syirkah al-inan yang diterapkan pada
perbankan syariah di Indonesia apakah sesuai dengan hukum Islam atau tidak. Setelah
diamati oleh penulis dan mewawancarai pekerja di bank syariah, maka hasil
penelitiannya menunjukkan bahwa implementasi penerapan sistem perbankan syariah
belum sepenuhnya sesuai dengan hukum Islam (syari’ah) yang karakteristik syirkah al-

Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...] 21



inan menurut perspektif hukum Islam berlandasakan: (1) kontribusi, (2) modal, (3)
pembagian keuntungan, dan (4) pembagian kerugian.

Sistem perbankan syariah di Indonesia tidak berdiri sendiri, masih tunduk di
bawah bank konvesional (Bl) yang tidak menerapkan sistem syariah, dan bank
konvesional Indonesia (BI) masih harus tunduk di bawah bank dunia yang jelas-jelas
menggunakan sistem kapitalis yang tidak sama sekali menggunakan sistem syariah. Jadi
bagaimana bisa mensyariahkan bank-bank syariah yang ada di Indonesia kalau memang
bank-bank syariah di Indonesia masih tunduk di bawah peraturan bank konvesioal (Bl)
yang tidak menggunakan sistem syariah.

Dalam kasus konsep syirkah al-inan dalam sistem perbankan syariah di
Indonesia, tidak menggunakan sistem pembagian kerugian, ini berlawanan dengan
sistem dan konsep syirkah al-inan menurut hukum Islam (syariah). Dalam penelitian ini
juga terungkap bahwa penggunaan pembiayaan proyek dengan prinsip musyarakah
sangat rendah bila dibandingkan dengan prinsip gardh, murabahah, mudharabah,
istishna dan ijarah.

Adapun faktor-faktor yang mempengaruhi rendahnya penggunaan pembiayaan
musyarakah oleh nasabah pada bank syariah di Indonesia umumnya adalah sulitnya
mencari dan mendapatkan nasabah yang jujur, integritas dan pekerja keras, tingginya
resiko yang harus ditanggung oleh pihak bank dan kesulitan likuiditas. Sedangkan
langkah-langkah yang diambil oleh bank syariah sebagai solusi dalam peningkatkan
penggunaan pembiayan proyek musyarakah adalah dilakukan pembiayan proyek
dengan akad al-musyarakah. Bank syariah di Indonesia terlebih dahulu akan
menawarkan dan memberikan pembiayaan dengan prinsip murabahah kepada nasabah
sebagai proses penyeleksian dan penialain nasabah yang jujur, integritas tinggi dan
pekerja keras, disyaratkan memakai jaminan (agunan) dan melakukan monitoring secara
berkala.

Pembahasan

1. Implementasi Syirkah al-Inan

Implementasi syirkah yang berhasil harus tertumpu kepada persaingan sehat dan
mencegah terjadinya penyalahgunaan posisi dominan dalam perkongsian untuk
menghindari persaingan yang tidak baik. Pola yang dijalankan dalam konsep sywrkah
harus dilandasi dengan prinsip-prinsip partisipatif (saling berperan) dan kolaboratif
(saling bekerja sama bergabung menjadi satu) yang melibatkan semua pihak yang
terlibat dalam syirkah yang sedang dijalankan, di samping itu juga, harus memiliki
pengurusan yang sempurna

Islam tidak melarang setiap kerjasama yang memungkinkan terbentuknya
organisasi bisnis yang menguntungkan. Sesungguhnya salah satu tujuan dasar Islam
adalah menggunakan semua sumber dan kekuatan negara dalam memproduksi kekayaan
serta untuk mempersiapkan tenaga kerja dan modal yang dapat digunakan untuk
kepentingan masyarakat. Semua bentuk organisasi muamalat seperti perniagaan,

22 HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026



pendidikan, transportasi, pembangunan dan masih banyak lagi yang diwujudkan oleh
umat untuk melangsungkan perekonomian. Semua ini dan ribuan lebih organisasi bisnis
dapat dibentuk berdasarkan prinsip-prinsip yang sama untuk pembangunan ekonomi
umat dan untuk memenuhi tuntutan zaman modern pada saat ini (Afdhalurarahman,
2001).

Kerja sama untuk saling memperoleh keuntungan, apabila sesuai dengan etika
bisnis dalam Islam, maka hal tersebut dibolehkan bahkan sangat dianjurkan.
Keterlibatan muslim dalam bisnis telah berlangsung empat belas abad yang lalu.
Namun, pada saat ini orang muslim sedang menghadapi suatu masalah yang sangat
dilematis, meskipun bergiat aktif dalam dunia perniagaan tetapi dalam pikiran mereka
juga ada semacam ketidakpastian, apakah praktek-praktek bisnis mereka benar-benar
sesuai menurut pandangan Islam. Yang menjadi masalah yaitu bentuk-bentuk baru,
institusi, metode atau teknik-teknik perniagaan yang dulunya belum pernah ada, telah
menyebabkan timbul keraguan tersebut, sehingga dalam beberapa masalah, mereka
tetap mengikuti sistem tersebut dengan perasaan bersalah kerana mereka tidak
menemukan jalan keluar (Ahmad Mustafa, 2005).

Semua bentuk perkongsian perniagaan yang di dalamnya dua orang atau lebih
bekerjasama dalam modal, kerja, keahlian dan niat baik untuk menjalankan sesuatu
perniagaan, para fugaha mengategorikan dalam bentuk mudarabah ataupun musyarakah.
Perbedaan antara keduanya terletak pada tekniknya saja, mudarabah hanya salah
seorang mengeluarkan modal dan pihak lain bekerja saja, adapun musyarakah, kedua-
dua rakan kongsi sama-sama memasukkan modal dan sama-sama bekerja dalam
perniagaan tersebut.

Dalam literatur fikih, para fugaha menerangkan tentang mudarabah dan
musyarakah sebagai perjanjian atas dasar 'uqud al-amanah (saling percaya) ketulusan
dan kejujuran mempunyai peran sentral dalam terlaksananya kerja sama tersebut. Para
rakan kongsi harus benar-benar dapat dipercaya agar dapat saling menguntungkan dan
setiap upaya untuk melakukan kecurangan dan pembahagian keuntungan yang tidak
jujur harus didasari sebagai pelanggaran kepada ajaran-ajaran Islam (Capra Umar,
2000).

Sebagaimana dalam hadist Qudsi Rasulullah SAW bersabda:
35 koo GrAsT &0 U s K, 06 ul Joks i 0525 0] JB &5 80 o 535 o oo
(gl o oly) ), Logsls 3s E253 S5

Artinya:

"Dari Abu Hurairah R.a. berkata Rasulullah SAW sesungguhnya Allah berfirman "Aku
adalah pihak ketiga dari dua orang yang berkongsi selama salah seorang dari mereka
tidak mengkhianati kawan yang lain. Jika mengkhianati maka Aku keluar dari kedua-
duanya. (H.R. Abu Dawud). (Abu Daud: t.th, Abdullah bin Umar Al-Baidawy: t.th, dan
Ali Muhyiddin 'Ali al-Qurratu Daghi: 2001 M).

Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...] 23



Dari hadits di atas, dapat dikatakan bahwa syirkah yaitu sebuah akad yang
sangat disukai agama untuk dilaksanakan dan mempunyai landasan hukum yang kuat.
Namun dalam pelaksanaan syirkah, konsep keadilan dan sikap untuk tidak
mengkhianati rakan kongsi adalah amat penting. Dalam hal ini, isu yang biasanya
timbul adalah dari aspek pembagian keuntungan perkongsian tersebut.

Adapun hikmah dari impementasi syirkah di antaranya: (1). Memberi
kemudahan dalam menjalankan sesuatu pekerjaan terutama pekerjaan yang tidak dapat
dijalankan secara perseorangan. (2). Untuk menguatkan perhubungan di antara satu
dengan yang lain, dan (3). Menggalakkan anggota masyarakat supaya hidup bersatu dan
bekerjasama di antara satu dengan yang lain (Musthafa Al-Khunna, t.th).

Sedangkan adab (budi pekerti) dalam persyarikatan atas pihak yang terlibat
dalam perkongsian hendaklah menjalankan semua urusan dengan jujur dan amanah.
Masing-masing menjalankan syarikat, bertanggungjawab dalam menjayakan, para pihak
hendaklah berusaha memajukan syarikat, dan jika terdapat sesuatu kekusutan hendaklah
segera diselesaikan dengan baik (Ahamd Mustaq, 2005). Ada beberapa ayat Al-Qur'an
yang menjadi kerangka pemikiran tentang konsep syirkah dalam perspektif Islam, di
antaranya adalah surah al-Nisa ayat 12. Sebagai berikut:

VY el By ) LB (335 155

Artinya:
"...maka mereka bersekutu atau berkongsi dalam yang sepertiga..."(Q.S. An-Nisa: 12).

Ayat di atas dengan jelas menyebutkan perkataan syuraka' atau berkongsi. Ini
merupakan dasar hukum yang menunjukkan keharusan untuk berkongsi menurut
perspektif Islam. Bahkan dalam masalah mu'amalah juga dikenali sebagai salah satu
usaha atau perniagaan yang islami. Tujuan dibolehkan transaksi syirkah ini untuk
memenuhi keperluan hidup masyarakat yang dapat terpenuhi dengan bekerja sama dan
kadang-kadang perlu berkongsi dengan orang lain, dan sekaligus untuk menghindari
kemudharatan masyarakat dalam konteks transaksi perkongsian.

Perbankan syariah sama seperti perbankan konvensional merupakan lembaga
intermediari (intermediary institution) artinya dapat menghimpun dan menyalurkan
kembali dana-dana dari sub unit ekonomi yang berkelebihan (surplus) dana kepada unit-
unit ekonomi yang membutuhkan (devisit) dana. Penyaluran dana oleh bank syariah
dapat dilakukan dalam bentuk pembiayaan yang berdasarkan pada prinsip bagi hasil dan
rugi (Profit Loss and Sharing/PLS), yaitu mudharabah dan musyarakah. Musyarakah
adalah sebagai metode pembiayaan terbaik dalam hukum Islam, karena metode
pembiayaan ini didasarkan pada keikutsertaan bank dan nasabah (mitra) dalam
penanaman modal, pembagian keuntungan dan tanggung-jawab atas kerugian atau
resiko yang timbul untuk suatu proyek tertentu.

Konsep ini dapat dijadikan dasar bahwa penggunaan pembiayaan proyek dengan
prinsip musyarakah oleh nasabah dalam praktik perbankan syari'ah lebih tinggi

24 HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026



dibandingkan dengan pembiayaan-pembiayaan lainnya seperti mudharabah,
murabahabh, istishna, ijarah dan gardh (Syarbaini, 2015).

Karakteristik utama Syirkah Al-Inan menurut perspektif hukum Islam (konsep
syariah) adalah;

1. Kontribusi: Setiap pihak memberikan modal (uang) dan/atau tenaga kerja/keahlian
(amal).

2. Modal: Bervariasi, tidak harus sama besar.

3. Pembagian keuntungan: Berdasarkan kesepakatan bersama (nisbah), bisa sama
atau beda.

4. Pembagian kerugian: Ditanggung secara proporsional sesuai porsi modal masing-
masing pihak, bukan kesepakatan keuntungan. Contoh penerapan: pertama;
Seorang investor (shahibul maal) memberikan modal kepada pengusaha
(mudharib) yang memiliki keahlian untuk mengelola bisnis, seperti membangun
dan menjual properti. Kedua; Dua orang sepakat menjalankan bisnis properti,
masing-masing menyetor modal Rp. 500.000.000 dan sama-sama terlibat dalam
pengelolaan (Syarbaini, 2015).

2. Keuntungan Syirkah Al-Inan pada Bank Syariah di Indonesia

Konsep keuntungan dalam sywrkah al-'inan walaupun telah dipraktikkan di dunia
Islam tetapi masyarakat Islam kurang pengetahuan mengenai konsep dan cara
pelaksanaannya. Oleh itu penulis merasa perlu untuk memberi menjelaskan hal-hal
berkaitan dengan syirkah al- inan kepada masyarakat Islam. Penulis merasakan kajian
ini penting, kerana penulis akan menjelaskankan analisis pandangan para fugaha tentang
konsep akad syirkah khususnya syirkah al-'inan dan menganalisis aplikasi pembahagian
keuntungan dalam syirkah al-inan di semua bank syari‘ah yang ada di Indonesia,
apakah sesuai dengan syariah atau tidak

Terdapat beberapa kitab/buku dan kajian yang telah ditulis oleh beberapa penulis
yang berkaitan dengan musyarakah. Di antara kitab/buku klasik yang membahas tentang
syirkah adalah kitab al-Umm karya Imam al- Syafi'i dan kitab: “Siraj al Wahhaj Ala
Matan al-Minhaj, Minhaj al-Talibin, Majmu Syarh al-Muhadhdhab dan Raudah al-
Talibin”. Ketiganya karya Imam Nawawi yang beliau adalah termasuk salah seorang
pakar tentang konsep syirkah. Kitab lain yang membahas tentang syirkah adalah: “al-
Muhadhdhab Fi Figh al-lmam al- Syafi'i” karya Imam al-Syirazi. (Ahmad Syarbaini,
2015).

Kitab-kitab mazhab Syafi'i tersebut hanya membahas kaedah dan konsep syirkah
al-'inan saja, di mana keuntungan berdasarkan pada nisbah modal masing-masing.
Menurut pandangan mazhab ini, mengambil keuntungan lebih dari nisbah modal maka
dianggap suatu perbuatan zalim terhadap rakan kongsi mereka. Dalam Kkitab-kitab
tersebut tentu belum dijelaskan ada kaitannya dengan sistem ekonomi Islam yang
dijalankan oleh sistem perbankan sebagaimana pada masa sekarang seperti yang

Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...] 25



dijalankan oleh bank kebanyakan termasuk bank syari‘ah di Indonesia, kerana memang
sistem perbankan belum muncul pada masa itu.

Sementara dalam mazhab Hanafi terdapat juga kitab seperti: “Kitab al-Kharraj”
karya Abt Yusuf. Dalam kitab tersebut tidak membincangkan konsep syirkah secara
khusus tentang sistem perbankan Islam, sebaliknya beliau telah menyentuh konsep ini
secara tidak langsung dalam penjelasannya dalam bab al-Buyu’ mengenai
pengkategorian syirkah. Dalam kitab-kitab mereka hanya membicarakan konsep syirkah
secara teori dan umum, yang mana penguraiannya berdasarkan pengertian bahwa
syirkah terbagi dalam beberapa kategori, yaitu: pertama; syirkah al-inan, kedua;
syirkah amlak dan ketiga; syirkah 'ukiid (Sayid Sabig, 2007).

Dalam Kkitab al-Kharraj hanya menyebutkan tentang kaitan pembagian
keuntungan dalam sistem syirkah malah dalam kategori pembahasannya tidak
memfokus kepada syirkah al- inan, tetapi membahaskan berkenaan dengan syirkah
hanya secara umum, dan fukos pembahasannya lebih bersifat teori sahaja, tidak ada
hubung kait dengan sistem ekonomi Islam pada masa sekarang. Dalam pandangannya
bahwa keuntungan boleh ditentukan melebihi nisbah modal kepada salah seorang rakan
kongsi atas persetujuan rakan kongsi lainnya

Selain yang tersebut di atas terdapat beberapa kertas penyelidikan yang berkaitan
dengan permasalahan syirkah, di antaranya adalah kertas kerja yang ditulis oleh Prof.
Dr. Joni Tamkin Borhan yang berjudul, "Sistem Perkongsian Islam Suatu Analisa
Khusus Terhadap Operast Bank Islam, Syarikat Takaful dan Lembaga Urusan dan
Tabung Haji di Malaysia”, Tesis MA Fakulti Syariah Akademi Pengajian Islam
Universiti Malaya, Kuala Lumpur, 1993. Dalam penyeledikannya beliau memfokuskan
pada tiga objek kajian saja yaitu sistem perkongsian Islam pada Bank Islam, Takaful
Islam, dan Tabung Haji di Malaysia. Beliau tidak membincangan tentang konsep
syirkah pada Bank Rakyat (Syarbaini, 2015).

Buku lain yang ikut membahas tentang konsep berkaitan dengan syirkah adalah
buku Ekonomi Islam dan Pelaksanaannya di Malaysia, karya Nik Mustafa Nik Hasan et
al., yang diterbitkan oleh IKIM Kuala Lumpur. Dalam buku tersebut tidak membahas
pada sistem syirkah pada Bank Rakyat tetapi hanya menyebutkan model ekonomi Islam
dan pelaksanaannya di Malaysia, meskipun disebutkan tentang konsep mengambil
keuntungan perkongsian dalam pandangan Islam

Dalam bahasa asing juga dijumpai beberapa buku yang membahas tentang sistem
ekonomi Islam, antaranya buku Islamic Ekonomic Theory and Practice, yang ditulis
oleh M.A Manan (1986), dan buku Towards A Just Monetary System yang dihasilkan
oleh Kent Hodder bersama Stoughton. M Umer Chapra (1985) yang diterbitkan The
Islamic Foundation. Selanjutnya buku Economics Accepting Islam dalam Word Muslim
League karya MN Huda (1964) yang dicetak di Saingapore. Pembahasan yang sama
juga dibahas dalam Semantics of Theory of Interest dalam Islamic Studies, Mahmud
Ahmad (1967) terbitan Rawalpindi (Syarbaini, 2015).

26 HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026



Kesemua buku-buku di atas hanya membahas teori dan konsep tentang ekonomi
Islam secara umum dan pelaksanaannya mengikut pandangan Islam di beberapa tempat.
Dalam buku tersebut tidak memfokuskan kajian pada sistem syirkah al-inan. Apalagi
model pelaksanaan syirkah al-inan pada perbankan tertentu, hanya membahas secara
global saja. Dengan ini, sangat jelas buku tersebut tidak menyentuh tentang konsep
sywrkah al-inan pada bank syari‘ah.

Selain buku dan kertas kerja penyelidikan didapati juga beberapa jurnal yang
membahas tentang konsep perbankan Islam mengikut pandangan Islam. Antara jurnal
tersebut adalah Jurnal Usuluddin Bil 11 (2000). Dalam artikel yang berjudul "Pemikiran
Perbankan Islam Sejarah dan Perkembangan”, yang ditulis oleh Joni Tamkin Bin
Borhan. Pembahasan tersebut hanya ditinjau dari sisi historis saja, ia tidak
menghadirkan implementasi konsep syirkah al-inan maupun pelaksanaanya pada Bank
Rakyat.

Secara umum hasil-hasil kajian yang dilaksanakan adalah berkaitan dengan sistem
perbankan Islam secara umum, dengan demikian, penulis memfokuskan hanya terhadap
pelaksanaan sistem perbankan Islam khususnya mengenai musyarakah yang tepatnya
syirkah al- iman pada bank syariah dengan menyentuh secara terperinci prinsip-prinsip
syariah yang diaplikasikan di bank tersebut. Hasilnya, penulis dapat menyimpulkan
keistimewaan disertasi yang dikaji dengan kajian-kajian terdahulu kerana penulis
memfokuskan kepada sistem perbankan Islam khususnya mengenai musyarakah yang
dilaksanakan di bank-bank syariah.

Hasil penelitian menunjukkan bahwa pelaksanaan pembiayaan proyek dengan
prinsip musyarakah pada bank syariah di Indonesia umumnya, dilakukan dengan
prosedur sebagai berikut: Mengajukan surat permohonan musyarakah, analisa
kelayakan oleh bagian pemasaran, analisa yuridis oleh bagian administrasi, penilaian
oleh komite pembiayaan, pengiriman surat persetujuan musyarakah kepada nasabah,
persetjuan nasabah, pembuatan dan penandatanganan akad musyarakah, realisasi
musyarakah, pencairan dana pembiayaan musyarakah, penyerahan tanda terima dana
musyarakah oleh nasabah kepada bank, monitoring oleh bagian pemasaran, dan
pembayaran bagi hasil oleh nasabah kepada bank syariah.

Dalam penelitian ini juga terungkap bahwa penggunaan pembiayaan proyek
dengan prinsip musyarakah sangat rendah bila dibandingkan dengan prinsip gardh,
murabahah, mudharabah, istishna dan ijarah. Adapun faktor-faktor yang mempengaruhi
rendahnya penggunaan pembiayaan musyarakah oleh nasabah pada bank syariah adalah
sulitnya mencari dan mendapatkan nasabah yang jujur, integritas dan pekerja keras,
tingginya resiko yang harus ditanggung oleh pihak bank dan kesulitan likuiditas.
Sedangkan langkah-langkah yang diambil oleh Bank Syariah sebagai solusi dalam
peningkatkan penggunaan pembiayan proyek musyarakah adalah sebelum dilakukan
pembiayan proyek dengan akad al-musyarakah. Umumnya bank syariah terlebih dahulu
akan menawarkan dan memberikan pembiayaan dengan prinsip murabahah kepada
nasabah.

Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...] 27



Hasil wawancara dengan informan (2024) salah seorang pegawai Bank Aceh
Cabang Sigli, bahwa “Umumnya Bank Syariah di Indonesia tidak mengamalkan
prinsip-prinsip syariah. Di samping itu masih ada dalam satu atap dengan dua sistem
dalam satu bank, pertama sistem konvesional, dan kedua sistem syariah. Bahkan dalam
sistem syariah hanya namanya saja syariah akan tetapi prakteknya sama juga dengan
sistem konvesional, ini yang sangat disayangkan. Contohnya, dalam pinjaman modal
usaha, ini digunakan sistem mudharabah akan tetapi bagi si peminjam modal usaha
setiap bulannya harus membayar sejumlah uang yang telah ditentukan oleh bank yang
bersangkutan”.

KESIMPULAN

Perbankan syariah sama seperti perbankan konvensional, adalah sebagai lembaga
intermediari (intermediary institution) artinya dapat menghimpun dan menyalurkan
kembali dana-dana dari sub unit ekonomi yang berkelebihan (surplus) dana kepada unit-
unit ekonomi yang membutuhkan (devisit) dana. Penyaluran dana oleh bank syariah
dapat dilakukan dalam bentuk pembiayaan yang berdasarkan pada prinsip bagi hasil dan
rugi (Profit Loss and Sharing/PLS), yaitu mudharabah dan musyarakah. Musyarakah
adalah sebagai metode pembiayaan terbaik dalam hukum Islam, karena metode
pembiayaan ini didasarkan pada keikutsertaan bank dan nasabah mitra dalam menanam
modal, pembagian keuntungan dan tanggung-jawab atas kerugian atau resiko yang
timbul untuk suatu proyek tertentu. Konsep ini dapat dijadikan dasar bahwa penggunaan
pembiayaan proyek dengan prinsip musyarakah oleh nasabah dalam praktik perbankan
syari'ah lebih tinggi dibandingkan dengan pembiayaan-pembiayaan lainnya seperti
mudharabah, murabahah, istishna, ijarah dan gardh

Pembiayaan proyek dengan prinsip musyarakah sangat rendah bila dibandingkan
dengan prinsip gardh, murabahah, mudharabah, istishna dan ijarah. Rendahnya
pembiayaan dengan akad musyarakah di bank syariah di Indonesia dapat diidentifikasi
dari minimnya nasabah yang jujur, integritas dan pekerja keras, tingginya resiko yang
harus ditanggung oleh pihak bank dan kesulitan likuiditas. Sebagai langkah antisipatif
dan solusi dalam peningkatan pembiayaan di lembaga perbankan di Indonesia terlebih
dahulu menawarkan pembiayaan dengan prinsip murabahah kepada nasabah sebagai
proses penyeleksian dan penilain nasabah yang jujur, integritas tinggi dan pekerja keras,
disyaratkan memakai jaminan (agunan) dan melakukan monitoring secara berkala dan
terstruktur.

REFERENSI

Al-Syirazi Abu Ishak, Al-Muhazab, Jid. 11l, (Musthafa al-Baby al-Halaby wa Auladuh
Mesir, 1343 H).

Afdhalurrahman, Muhammad s.a.w. Sebagai Seorang Pedagang, (Jakarta: Yayasan
Swarna Bhumy: 1996).

Ahmad Mustag, Etika Bisnis Dalam Islam, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar 2005 M)

28 HEI EMA: Vol. 5 No. 1, Januari 2026



Abt Dawiad, Sunan Abu Dawud, kitab al-Buyu’wal Ijarat, Bab al-Syirkah, jil 3, (Beirut:
Dar al-Fikr: 2003 M).

Abdullah bin Umar al-Baidawi, al-Ghayah al-Quswa fi dirayah al-Fatwa, (t.th).
Ali Muhyiddin 'Ali al-Qurratu Daghi, (Saudi: Dar al-Islah: 2001 M).
Ahmad Mustag, Etika Bisnis dalam Islam, (Jakarta: Pustaka al-Kautsar: 2005).

Ahmad Syarbaini. (2022). Konsep Thya’ Al-Mawat Menurut Hukum Ekonomi Syariah
(Dalam Figh Islam) Ditinjau Dari Undang-Undang Pokok Agraria Dan Undang-
Undang Kehutanan. HEI EMA: Jurnal Riset Hukum, Ekonomi Islam, Ekonomi,
Manajemen Dan Akuntansi, 1(2), 45-61.
https://doi.org/10.61393/heiema.v1i2.72

Ahmad Syarbaini, Jurnal TAHQIQA, Vol. 9, No. 2, Juli 2015 M.

Boedi Abdullah dan Beni Saebani, Metode Peneltian Ekonomi Islam Muamalah,
(Bandung: CV Pustaka Setia, 2014 M).

Consuelo G. Sevila, Dkk, Pengantar Metode Penelitian, Terj. Alimudin Tuwu, (Jakarta:
Universitas Indonesia Press, 1993 M).

Chapra, Umar, Sistem Moneter Islam, (Jakarta: Gema Insani & Tazkia Cendikia, 2000
M).

H. L. A. Hart, The Concept Of Law, yang diterjemahkan oleh M. Khozim menjadi
“Konsep Hukum”, Cet. V, (Bandung: Nusa Media, 2013 M).

Mannan, M. A. (1986). Islamic Economics: Theory and Practice. Cambridge: Hodder
and Stoughton.

Musthafa al-Khunna, Dr, al-Figh al-Manhaji, jilid I11, (Beirut Dar al-Syamiyyah: t.t).
Peter Mahmud Marzuki, Penelitian Hukum, Ed. 1, Cet. 2, (Jakarta: Kencana, 2006 M).

Rosady Ruslan, Metode Penelitian Public Relation dan Komunikasi, Cet. 2, (Jakarta:
Raja Grafindo Persada, 2004 M).

Sayyid S&biq, Figh al-Sunnabh, jil. I1I, (Beirut: Dar al-kitab al-Arabi: 2007 M).

Siddigi, M. N. (2004). Rethinking the Theory of Interest. Jeddah: Islamic Research and
Training Institute (IRTI).

W. J. S. Poerwadarminta, Kamus Umum Bahasa Indonesia, Cet. VII, (Jakarta; Balai
Pustaka, 1984 M).

Wahban al-Zuhaili, al-Figh al-Islami wa Adillatuh, Juz. VII, (Dar al-Fikr Mesir, 1989
M)

Ahmad Syarbaini: [Konsep Keuntungan dalam Syirkah Al-Inan...] 29


https://doi.org/10.61393/heiema.v1i2.72

