Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam
P.ISSN: 1978-4945 | E.ISSN: 2828-4372
https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/tahqgiga

RELEVANSI TA°ZIR SEBAGAI ALTERNATIF PEMIDANAAN DALAM
SISTEM HUKUM PIDANA MODERN

Anita Putri Aningsih!, Annisa Hilda Amelia%, Putri Asla Annisa Soleha®
Rahmat Syah*, Asrizal Saiin®

123453 TAIN Sultan Abdurrahman Kepulauan Riau

anitaptri.2408@gmail.com!, keynahanaya@gmail.com?, annisahildal 19@gmail.com?,
rahmatsyah170904@gmail.com®*, asrizal@stainkepri.ac.id®

Abstract

This study aims to analyze the relevance of the ta’zir concept in Islamic criminal law as a more
humanistic alternative to the modern criminal justice system. The research method used is a
library research with a descriptive qualitative approach through an analysis of literature,
classical figh jinayah books, and relevant academic journals. The results show that the ta’zir
concept offers high flexibility and emphasizes moral and educational aspects for offenders,
contrasting with the retributive nature of modern punishment systems. Ta zir allows judges to
impose penalties based on the offender’s intent, degree of guilt, and public benefit. The discussion
reveals that the implementation of ta’zir values could strengthen the national legal system by
promoting substantive justice rooted in humanitarian and Pancasila values. In conclusion,
integrating ta zir principles into the modern criminal justice system can be a strategic step toward
a more ethical, fair, and socially beneficial legal framework.

Keywords: Ta zir, Islamic Criminal Law, Modern Punishment,

Abstrak

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis relevansi konsep fa zir dalam hukum pidana Islam
sebagai alternatif pemidanaan yang lebih humanis dibandingkan sistem hukum pidana modern.
Metode penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan (l/ibrary research) dengan
pendekatan kualitatif deskriptif melalui analisis literatur, buku fikih jinayah, serta jurnal-jurnal
ilmiah yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep fa zir memiliki fleksibilitas
tinggi dan menekankan aspek edukatif serta moral bagi pelaku, berbeda dengan sistem
pemidanaan modern yang cenderung retributif. 7a zir memberikan kesempatan kepada hakim
untuk menjatuhkan hukuman berdasarkan tingkat kesalahan, niat, dan kemaslahatan masyarakat.
Pembahasan mengungkapkan bahwa penerapan nilai-nilai ta zir berpotensi memperkuat sistem
hukum nasional dengan menghadirkan keadilan substantif dan berakar pada nilai-nilai
kemanusiaan serta Pancasila. Kesimpulannya, integrasi prinsip ¢« 'zir dalam sistem hukum pidana
modern dapat menjadi langkah strategis menuju sistem hukum yang lebih adil, beretika, dan
berorientasi pada kemaslahatan sosial.

Kata kunci: Ta zir, Hukum Pidana Islam, Pemidanaan Modern

PENDAHULUAN

Masalah pemidanaan dalam sistem hukum modern sering kali menjadi sorotan
tajam, terutama karena efektivitasnya dalam memberikan efek jera terhadap pelaku dan
perlindungan bagi masyarakat. Tingginya angka kriminalitas, kepadatan lembaga
pemasyarakatan, dan beban sosial akibat sistem pemenjaraan konvensional menjadi
alasan mendasar perlunya reorientasi terhadap konsep hukuman dalam hukum pidana
modern. Dalam konteks ini, muncul kebutuhan untuk mencari model pemidanaan yang
tidak hanya menghukum tetapi juga memperbaiki perilaku pelaku dan memberikan
kemaslahatan sosial.

Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi 7« zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...] 64


https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/tahqiqa
mailto:anitaptri.2408@gmail.com1
mailto:keynahanaya@gmail.com2
mailto:annisahilda119@gmail.com
mailto:rahmatsyah170904@gmail.com4
mailto:asrizal@stainkepri.ac.id

Salah satu konsep dalam khazanah hukum Islam yang relevan adalah ta zir, yaitu
jenis hukuman yang tidak ditentukan secara eksplisit dalam Al-Qur’an maupun hadis,
tetapi diserahkan kepada kebijakan penguasa atau hakim untuk kemaslahatan umum.
Karena sifatnya yang elastis, fazir memiliki potensi besar untuk menjadi alternatif
pemidanaan dalam sistem hukum modern, terutama dalam menangani kejahatan yang
sifat dan modusnya terus berkembang, seperti kejahatan siber dan korupsi (Fauzan, 2022).

Relevansi ta zir sebagai alternatif pemidanaan juga dapat dilihat dari semangatnya
yang menekankan keadilan sosial dan perbaikan moral pelaku, bukan sekadar
pembalasan. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip keadilan restoratif (restorative justice)
yang kini mulai diadopsi dalam sistem hukum Indonesia. Ta zir memberi ruang bagi
hakim untuk menimbang kondisi sosial, psikologis, serta dampak perbuatan terhadap
masyarakat dalam menjatuhkan sanksi. Ta ’zir memiliki dimensi etik dan spiritual yang
menempatkan perbaikan pelaku sebagai bagian integral dari pemidanaan. Hal ini
membedakannya dari sistem pemidanaan sekuler yang cenderung berorientasi pada
pembalasan dan pemenjaraan. Di sisi lain, ta’zir juga dapat menjawab kebutuhan
reformasi pemidanaan modern terhadap kejahatan-kejahatan yang belum diatur secara
spesifik oleh undang-undang. Sebagai contoh, berbagai bentuk pelanggaran digital atau
kejahatan berbasis teknologi sering kali belum memiliki dasar hukum yang jelas. Dalam
hal ini, fleksibilitas ta zir memberikan ruang interpretasi bagi hakim untuk menetapkan
sanksi yang proporsional berdasarkan tingkat bahaya sosial suatu perbuatan (Sodiqin,
2021).

Dalam konteks Indonesia, prinsip fa’zir dapat menjadi inspirasi untuk
memperkuat sistem pemidanaan berbasis moral dan kemanusiaan. Penelitian oleh
Novalia (2024) menegaskan bahwa hukum pidana Islam, khususnya konsep ta ’zir, dapat
menjadi model reformasi hukum yang selaras dengan nilai-nilai Pancasila dan hak asasi
manusia. 7a’zir tidak hanya menghukum tetapi juga mendidik, merehabilitasi, dan
mendorong keinsafan pelaku. Namun, implementasi konsep ta zir dalam sistem hukum
modern tentu tidak lepas dari tantangan, terutama terkait aspek kepastian hukum dan
penyalahgunaan wewenang. menekankan perlunya pedoman hukum yang jelas agar
diskresi hakim dalam menjatuhkan hukuman ta’zir tidak melahirkan ketidakadilan.
Relevansi ta zir hanya dapat diakui apabila prinsip keadilan substantif dan transparansi
dijamin dalam penerapannya. Konsep ta zir dalam hukum Islam memiliki karakteristik
yang sangat elastis, sehingga mampu menjawab berbagai persoalan pemidanaan modern.
Dalam praktiknya, fa zir memberikan ruang luas bagi hakim untuk mempertimbangkan
kondisi sosial, budaya, dan psikologis pelaku. Hal ini sangat penting karena fenomena
kejahatan kontemporer tidak dapat dipahami hanya dari aspek formal hukum semata.
Banyak kasus kriminal yang terjadi sebagai akibat dari tekanan ekonomi, kerusakan
moral, atau minimnya edukasi digital. Oleh sebab itu, pendekatan ta zir yang bersifat
kontekstual mampu menawarkan model pemidanaan yang lebih sesuai dengan realitas
masyarakat (Fahrurrosin, 2024).

Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...] 65



Konsep ta ’zir dalam hukum Islam sejak awal memang dirancang untuk menjadi
perangkat hukum yang lentur, sehingga mudah menyesuaikan diri dengan perubahan
zaman dan kebutuhan masyarakat. 7a zir tidak terikat pada bentuk hukuman tertentu,
hakim dapat memilih tindakan yang paling efektif untuk memperbaiki perilaku pelaku
dan menjaga ketertiban publik. Fleksibilitas ini menjadikan fa zir mampu menjawab
berbagai problem modern yang tidak dikenal pada masa klasik, seperti kejahatan siber,
penyalahgunaan teknologi, dan berbagai bentuk kejahatan korporasi. Dalam konteks
sistem pemidanaan modern, karakter adaptif seperti ini sangat dibutuhkan karena hukum
positif juga terus diperbarui mengikuti perkembangan sosial. 7a 'zir menekankan keadilan
yang proporsional, yaitu hukuman yang menyesuaikan tingkat kesalahan sehingga tidak
menimbulkan ketidakadilan atau penghukuman yang berlebihan.

Pendekatan yang berorientasi kemaslahatan membuat fa’zir selaras dengan
prinsip-prinsip pemidanaan modern yang mulai mengurangi ketergantungan pada
pemenjaraan. Bahkan, nilai-nilai fa zir mendukung gagasan pemidanaan alternatif seperti
restitusi, kerja sosial, rehabilitasi, dan konseling perilaku. Dengan demikian, ta zir dapat
menjadi landasan filosofis bagi modernisasi pemidanaan agar tidak hanya menghukum,
tetapi juga memperbaiki kondisi sosial. Prinsip kemaslahatan ini juga menjadikan ta zir
relevan diterapkan dalam masyarakat plural karena fokusnya adalah menjaga ketertiban
dan keadilan universal, bukan ketentuan dogmatis. Oleh sebab itu, fa 'zir memiliki posisi
strategis sebagai inspirasi dalam merumuskan hukum yang lebih humanis dan efektif
(Adnan, 2025).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan hukum normatif (library research)
karena fokusnya menelaah konsep hukum berdasarkan sumber-sumber Islam dan hukum
positif. Penelitian hukum normatif dilakukan dengan menelusuri asas, norma, dan doktrin
hukum melalui literatur dan peraturan perundang-undangan. Pendekatan ini tepat untuk
menganalisis konsep fa zir yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran ulama
klasik dan kontemporer, kemudian membandingkannya dengan teori pemidanaan modern
(Siregar, 2024).

Sumber data penelitian meliputi bahan hukum primer (Al-Qur’an, hadis, dan
peraturan perundang-undangan pemidanaan di Indonesia), bahan hukum sekunder (buku
figih jinayah, karya ilmiah, jurnal akademik), dan bahan hukum tersier (kamus hukum
dan ensiklopedia) (Ramadhan, 2020). Teknik pengumpulan data dilakukan melalui
dokumentasi terhadap berbagai bahan tertulis yang relevan. Data dianalisis secara
deskriptif kualitatif dengan menafsirkan isi teks dan menghubungkan konsep hukum
Islam dengan hukum positif. Analisis ini bertujuan menemukan relevansi prinsip fa zir
bagi pembaruan sistem pemidanaan yang lebih humanis dan berkeadilan. Dengan metode
ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan
hukum pidana nasional yang berlandaskan nilai-nilai syariah dan selaras dengan prinsip
hak asasi manusia (Marsaid, 2020).

66 Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026



LANDASAN TEORETIS

Landasan teoritis dalam penelitian ini berfungsi sebagai pijakan konseptual untuk
memahami hubungan antara konsep ta zir dalam hukum Islam dengan sistem hukum
pidana modern. Dalam hukum Islam, fa zir merupakan jenis hukuman yang diberikan
atas tindak pidana yang tidak ditentukan bentuk dan kadarnya secara tegas dalam Al-
Qur’an maupun hadis. Artinya, bentuk hukuman ta’zir diserahkan kepada kebijakan
penguasa (ulil amri) dengan tujuan memberikan efek jera, mendidik pelaku, serta menjaga
kemaslahatan masyarakat. Berbeda dengan hudud atau gishas, ta’zir memiliki sifat
fleksibel dan kontekstual, sehingga sangat relevan untuk diterapkan dalam sistem hukum
modern yang menuntut keadilan yang proporsional dan humanis. Dalam teori hukum
pidana modern, konsep keadilan pemidanaan terus berkembang dari paradigma retributif
menuju paradigma restoratif. Teori retributive justice berorientasi pada pembalasan
setimpal terhadap pelaku kejahatan, sementara restorative justice menekankan pemulihan
hubungan sosial antara pelaku, korban, dan masyarakat (Rahmatullah, 2023).

Prinsip ini memiliki kemiripan dengan magqdasid al-syari‘ah dalam Islam yang
mengedepankan kemaslahatan umum (al-maslahah al-‘ammah). Oleh karena itu, konsep
ta zir secara teoritis dapat ditempatkan sebagai jembatan antara hukum pidana Islam dan
sistem hukum modern, karena keduanya sama-sama mengandung nilai pendidikan,
perbaikan moral, dan perlindungan masyarakat dari kejahatan. Selanjutnya, teori sistem
hukum modern menurut Lawrence M. Friedman menjelaskan bahwa keberhasilan hukum
dipengaruhi oleh tiga komponen utama: struktur, substansi, dan budaya hukum. Struktur
hukum mencakup lembaga penegak hukum, substansi hukum mencakup norma dan
aturan, sedangkan budaya hukum berkaitan dengan nilai dan perilaku masyarakat
terhadap hukum. Berdasarkan teori ini, penerapan fa’zir dalam konteks modern tidak
hanya bergantung pada substansi hukumnya, tetapi juga kesiapan struktur lembaga
hukum serta budaya masyarakat dalam menerima prinsip-prinsip keadilan yang
bersumber dari nilai-nilai Islam (Thorik, 2024).

Teori living law yang dikemukakan oleh Eugen Ehrlich, bahwa hukum yang hidup
di masyarakat sering kali lebih kuat pengaruhnya daripada hukum tertulis. Pandangan ini
memperkuat relevansi ta zir dalam konteks hukum Indonesia, karena nilai-nilai keadilan
Islam telah lama menjadi bagian dari kesadaran hukum masyarakat muslim Indonesia.
Penerapan konsep fa zir sebagai alternatif pemidanaan bukan hanya gagasan teoretis,
tetapi juga dapat berfungsi sebagai pembaruan sistem hukum pidana nasional yang
berlandaskan pada nilai moral, keadilan sosial (Rohmah, 2022).

Karakter ta’zir yang tidak dibatasi oleh jenis maupun kadar hukuman
memungkinkan syariah memiliki mekanisme adaptif tanpa kehilangan nilai moral
dasarnya. Di dalam kajian figh jinayah modern, ta zir dipandang sebagai sarana untuk
menerjemahkan magasid al-syari‘ah ke dalam kebijakan publik yang lebih praktis dan
aplikatif. Keluwesan inilah yang membuat fa’zir dapat melengkapi berbagai teori
pemidanaan kontemporer, terutama dalam hal meminimalkan dampak negatif dari
pemidanaan berbasis penjara.

Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi 7a zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...] 67



Para pemikir seperti Jamal J. Nasir dan al-Zuhayli menegaskan bahwa ta ’zir
mampu menjadi jembatan antara hukum normatif Islam dan sistem hukum positif karena
nilai-nilai keadilan, kemaslahatan, dan pendidikan moral yang terkandung di dalamnya.
Ta’zir memberikan ruang kepada pembuat kebijakan untuk menyesuaikan bentuk
hukuman dengan kondisi sosial, psikologis, dan budaya masyarakat setempat. Dalam
sudut pandang kriminologi Islam, fa’zir memiliki kualitas untuk mencapai tujuan
prevensi khusus tanpa menimbulkan efek dehumanisasi yang sering terjadi akibat
hukuman penjara jangka panjang (Ayyubi, 2023). Hal ini memperlihatkan bahwa konsep
ta zir berada pada garis yang sama dengan tuntutan modern agar pemidanaan tidak hanya
menekan angka kejahatan, tetapi juga mengembalikan pelaku ke dalam masyarakat.
Dengan demikian, ta zir bukan sekadar alternatif pemidanaan, namun fundamen teoretis
yang mengintegrasikan kebijaksanaan tradisi Islam dengan tuntutan kemajuan zaman.

Jika dikaji melalui teori legitimasi hukum modern, ta ’zir juga dapat dilihat sebagai
mekanisme yang memadukan antara otoritas agama, rasionalitas hukum, dan kebutuhan
sosial. Max Weber menjelaskan bahwa legitimasi hukum dibangun melalui kombinasi
antara tradisi, karisma, dan legal-rasional; dan konsep fa zir dapat masuk pada dua area
sekaligus, yaitu tradisional-karismatik dan legal rasional. Ketika ta’zir diterapkan
berdasarkan pertimbangan maslahat dan kemanusiaan, maka ia mengambil bentuk yang
sangat modern dan rasional, meskipun sumber hukumnya berasal dari prinsip keagamaan.
Hal ini memperlihatkan bahwa teori pemidanaan Islam tidak sepenuhnya asing bagi teori
hukum Barat, karena keduanya berangkat dari keinginan serupa untuk menghasilkan
keadilan substantif. Dalam konteks ini, ta zir dapat dipahami sebagai bentuk inovasi
hukum yang menempatkan manusia sebagai fokus utama perlindungan. Selain itu, teori
sosial hukum memandang bahwa keberhasilan suatu kebijakan pemidanaan bergantung
pada penerimaan masyarakat, dan nilai-nilai keadilan Islam telah lama hidup dalam kultur
hukum Indonesia, sehingga membuat ta 'zir memiliki legitimasi sosial yang kuat (Anwar,
2023).

Legitimasi sosial ini penting dalam penerapan kebijakan hukum pidana, karena
hukum tanpa legitimasi tidak akan efektif secara empiris. Oleh karena itu, kajian teoritis
mengenai fa zir tidak hanya berkutat pada hukuman semata, tetapi juga bagaimana nilai-
nilai Islam memberi kontribusi terhadap kohesi sosial. Jika dikaitkan dengan sistem
hukum Indonesia yang bersifat plural, ta zir berpotensi menjadi referensi moral bagi
pembentuk undang-undang dalam merumuskan sanksi yang lebih manusiawi namun tetap
tegas. Dengan demikian, penguatan landasan teoritis terkait ta zir bukan hanya untuk
mengisi ruang diskusi akademik, tetapi juga untuk mendorong reformasi hukum yang
lebih adaptif dan berorientasi pada kesejahteraan publik. Dalam perspektif teori keadilan
modern, ta’zir juga relevan karena mengedepankan asas proporsionalitas yang
merupakan salah satu prinsip utama dalam kebijakan pemidanaan kontemporer.
Proporsionalitas menuntut agar sanksi diberikan sesuai tingkat kesalahan, kerusakan yang
ditimbulkan, serta kondisi sosial psikologis pelaku.

68 Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026



Ta’zir sebagai konsep pemidanaan memberi ruang untuk menilai setiap kasus
secara individual sehingga hukuman tidak menjadi sekadar ritual pembalasan, tetapi
sebagai mekanisme penyembuhan sosial. Selain itu, fa’zir memiliki kedekatan
epistemologis dengan teori utilitarianisme hukum yang dikemukakan Jeremy Bentham,
terutama dalam konsep bahwa hukuman harus menghasilkan manfaat yang lebih besar
bagi masyarakat. Kemaslahatan yang menjadi fondasi utama ta ’zir selaras dengan prinsip
utilitarian tentang “the greatest happiness for the greatest number.” Dalam diskursus
ilmu hukum, keselarasan antar dua konsep ini memperkuat argumentasi bahwa fa zir
tidak bertentangan dengan teori-teori besar pemidanaan yang berkembang di Barat.
Bahkan, beberapa peneliti berpendapat bahwa ta’zir dapat memperbaiki kelemahan
sistem penjara modern, seperti masalah over-capacity, residivisme, dan biaya sosial yang
tinggi. Di sisi lain, penerapan ta zir juga dapat mengintegrasikan pendekatan restoratif
yang kini semakin menjadi standar baru dalam pemidanaan. Restorative justice dan ta zir
sama-sama menekankan pemulihan hubungan antara pelaku, korban, dan masyarakat
sehingga keduanya bisa saling memperkaya. Oleh karena itu, dari sudut pandang teori
pemidanaan global, ta zir tidak hanya kompatibel, tetapi juga mampu memberi warna
baru dalam upaya memperkuat paradigma pemidanaan modern yang lebih humanis dan
progresif (Suhartati, 2024).

Penerapan ta zir dalam konteks sistem hukum modern juga membuka ruang bagi
inovasi kebijakan pemidanaan yang lebih responsif terhadap kebutuhan masyarakat.
Pendekatan ini memungkinkan hakim untuk mempertimbangkan faktor-faktor sosial,
psikologis, dan ekonomi pelaku secara lebih mendalam. Dengan demikian, hasil
pemidanaan tidak hanya memulihkan ketertiban hukum, tetapi juga memperkuat
ketahanan sosial. 7a’zir memberi fleksibilitas untuk memilih sanksi non-pemenjaraan
yang lebih sesuai dengan karakteristik pelanggaran. Fleksibilitas ini sangat relevan untuk
mengatasi krisis kepadatan lembaga pemasyarakatan yang dialami banyak negara. Selain
itu, ta’zir juga mendorong adanya partisipasi aktif dari korban dan masyarakat dalam
proses pemulihan. Pendekatan partisipatif ini terbukti mampu menurunkan tingkat
residivisme. Dalam perspektif global, model pemidanaan seperti ini dinilai lebih efektif
dibandingkan sistem penghukuman retributif yang kaku. Lebih jauh lagi, fa ’zir membantu
menggeser orientasi pemidanaan dari sekadar menghukum menuju memulihkan.
Pergeseran ini selaras dengan arus besar reformasi peradilan pidana dunia. Dengan
integrasi konsep ta zir, sistem hukum modern dapat bergerak menuju model pemidanaan
yang lebih adaptif. Pada akhirnya, fa zir berpotensi menjadi kontribusi penting dalam
membangun tatanan hukum pidana yang lebih berkeadilan dan berkeadaban (Lestari,
2024).

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Konsep dan Prinsip Dasar Ta’zir dalam Hukum Islam

Dalam sistem hukum Islam, fa ’zir memiliki kedudukan yang sangat penting
sebagai salah satu bentuk hukuman yang bersifat fleksibel dan kontekstual. Berbeda
dengan hudiid dan gishas yang hukumannya sudah ditetapkan secara tegas dalam nash

Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi 7a zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...] 69



(Al-Qur’an dan hadis), ta zir merupakan jenis hukuman yang penetapannya diserahkan
kepada kebijakan ulil amri atau hakim. Secara etimologis, istilah ta zir berasal dari akar
kata ‘azzara—yu‘azziru—ta ‘ziran yang bermakna menolak, mencegah, mendidik, dan
menghormati. Dalam konteks hukum, makna tersebut menunjukkan bahwa fa zir tidak
hanya bertujuan menghukum pelaku kejahatan, tetapi juga mendidik, memperbaiki, dan
mengembalikan kesadaran moral pelaku agar tidak mengulangi perbuatannya (Syarbaini,
2023).

Secara bahasa fa zir bermakna al-man'u artinya pencegahan. Hal ini juga terdapat
di dalam Al-Qur'an, Allah SWT berfirman di dalam surat Al-Fath ayat 9:

3 2

1o 1628 505 ,/:',%u S A soswd Noa .. & o4 2.’.W
Mool §5¢ byaady 0585 53553 Ay 5n Al 15k

Artinya: “Agar kamu sekalian beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, menguatkan
(agama)-Nya, membesarkan-Nya, dan bertasbih kepada-Nya, baik pagi maupun
petang.”

Secara terminologis, para ulama mendefinisikan fa zir sebagai bentuk hukuman
yang tidak ditentukan kadarnya dalam syariat, dan penetapannya diserahkan kepada
penguasa berdasarkan tingkat kesalahan serta kondisi sosial masyarakat. Hal ini
memberikan ruang bagi hukum Islam untuk tetap relevan dalam menghadapi dinamika
masyarakat modern yang terus berubah. Imam al-Mawardi menjelaskan bahwa fa zir
dapat diterapkan terhadap segala bentuk pelanggaran yang tidak termasuk dalam kategori
hudud dan qishas, baik yang bersifat individu maupun sosial. Dengan demikian, ta zir
menjadi instrumen hukum Islam yang paling adaptif karena mampu menyesuaikan diri
dengan kebutuhan keadilan dan kemaslahatan masyarakat di setiap zaman (Novalia,
2024).

Tujuan utama dari pelaksanaan hukuman ta’zir bukanlah semata-mata untuk
memberikan efek jera, tetapi juga untuk mencapai tiga tujuan besar hukum Islam, yakni
ta’dibi (pendidikan moral pelaku), zajri (pencegahan terhadap kejahatan), dan wigayr
(perlindungan terhadap masyarakat) untuk menegakkan keadilan, pelaku jarimah (para
pelanggar hukum), untuk menciptakan kemaslahatan (kesejahteraan) dalam masyarakat,
dan untuk menjaga hak asasi manusia (HAM) dalam Islam. Sedangkan prinsip dasar
penetapan ‘uqubat (hukuman) fa'zir adalah untuk mengagunggkan syari'at Allah SWT
(syari'at Islam). Tiga dimensi tersebut menegaskan bahwa ta ’zir memiliki orientasi yang
jauh lebih luas daripada sekadar pembalasan. Hukuman ini dimaksudkan untuk
memperbaiki individu, menjaga stabilitas sosial, dan melindungi kepentingan umum dari
kerusakan (fasad). Karena itu, ta zir harus diterapkan dengan memperhatikan nilai-nilai
keadilan, kemanusiaan, dan proporsionalitas dalam setiap kasus (Sunarto, 2020).

Dalam kerangka magqdsid al-syari‘ah, ta’zir memiliki peran strategis untuk
menjaga lima tujuan pokok syariat (al-daririyyat al-khamsah), yaitu perlindungan
terhadap agama (hifz al-din), jiwa (hifz al-nafs), akal (hifz al-‘aql), keturunan (hifz al-
nasl), dan harta (hifz al-mal). Pelanggaran terhadap lima hal tersebut dapat dikenakan
sanksi ta zir apabila tidak termasuk dalam kategori hudiid. Misalnya, perbuatan yang

70 Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026



merusak ketertiban umum, penipuan, korupsi, atau penghinaan terhadap simbol agama
dapat dijatuhi hukuman fa’zir dengan kadar yang ditentukan oleh hakim. Dengan
demikian, za 'zir menjadi instrumen dinamis dalam menjaga tatanan sosial yang harmonis
dan berkeadilan. Selain itu, prinsip dasar fa’zir juga menekankan pentingnya
discretionary justice, yakni kebebasan hakim dalam menilai fakta dan menentukan bentuk
hukuman yang paling tepat. Dalam praktiknya, bentuk ta’zir dapat berupa teguran,
peringatan keras, denda, penjara, pengasingan, hingga hukuman fisik yang tidak
melampaui batas hudiid (Rahimzai, 2023). Dengan prinsip ini, Islam sebenarnya telah
mengenal konsep individualisasi hukuman sebagaimana diadopsi dalam hukum pidana
modern, di mana setiap pelaku diperlakukan sesuai dengan tingkat kesalahannya, bukan
secara seragam tanpa mempertimbangkan faktor-faktor personal (Akramov, 2024).

Dari sisi historis, pelaksanaan ta’zir telah dilakukan sejak masa Khulafa’ al-
Rasyidin. Khalifah ‘Umar bin Khattab misalnya, menjatuhkan hukuman fa zir terhadap
pejabat yang lalai atau menyalahgunakan wewenangnya, dengan tujuan menjaga keadilan
sosial dan kepercayaan publik. Praktik ini menunjukkan bahwa #a ’zir bukan semata-mata
bentuk hukuman pidana, tetapi juga mekanisme kontrol moral dan sosial terhadap
penyimpangan kekuasaan. Maka dari itu, fa’zir mengandung unsur etik dan nilai
kemasyarakatan yang tinggi. Dalam dimensi moral dan spiritual, ta zir juga berfungsi
sebagai bentuk kasih sayang Allah kepada hamba-Nya. Melalui hukuman fa zir,
seseorang diingatkan akan kesalahannya dan diberikan kesempatan untuk memperbaiki
diri sebelum dihisab di akhirat. Oleh karena itu, pelaksanaan ta’zir harus dilakukan
dengan penuh hikmabh, tidak boleh disertai kebencian, dendam, atau niat merendahkan
pelaku. Prinsip kemanusiaan dalam Islam mengajarkan bahwa hukuman seharusnya
menjadi sarana penyadaran, bukan penyiksaan (Nuraisyah, 2021).

Ta’zir mencerminkan keseimbangan antara keadilan (‘adl) dan kemaslahatan
(maslahah). Sistem ini menunjukkan bahwa Islam bukanlah hukum yang kaku, tetapi
hukum yang hidup (/iving law) yang mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman.
Dalam konteks sistem hukum pidana modern, nilai-nilai ta’zir seperti keadilan
proporsional, tujuan rehabilitatif, dan perlindungan masyarakat sangat relevan untuk
dijadikan inspirasi reformasi hukum nasional yang lebih humanis dan berkeadilan sosial
(Saifudin, 2025). Ta zir juga menegaskan bahwa hukum harus mampu memberikan ruang
diskresi yang bertanggung jawab sehingga hakim dapat menyesuaikan jenis dan tingkat
hukuman dengan karakteristik pelaku, kondisi sosial, serta dampak perbuatan yang
dilakukan. Pendekatan ini sangat penting dalam menghadapi kompleksitas kejahatan
modern yang tidak selalu dapat diselesaikan dengan pola pemidanaan seragam. Dalam
perspektif hukum progresif, fleksibilitas ta ’zir menjadi bukti bahwa hukum Islam lebih
menekankan kemanfaatan sosial dibandingkan kepatuhan kaku terhadap teks. 7a’zir
membuka jalan bagi integrasi nilai moral, etika, dan psikologi dalam penentuan putusan
yang lebih berorientasi pada pemulihan. Model ini sangat dibutuhkan ketika sistem
pemidanaan modern menghadapi krisis kelebihan penghuni lembaga pemasyarakatan
yang berujung pada tidak optimalnya fungsi pembinaan (Ningtias, 2023).

Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi 7a zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...] 71



Dengan adanya pendekatan fa’zir, hukuman dapat disesuaikan menjadi lebih
variatif, termasuk berbentuk edukasi, layanan sosial, mediasi, atau pengawasan khusus.
Hal ini memberi peluang besar untuk mendorong reintegrasi sosial bagi pelaku kejahatan,
sehingga mengurangi risiko residivisme. Ta zir juga mendorong peran aktif masyarakat
dalam proses penegakan hukum sehingga keadilan tidak hanya menjadi urusan negara,
tetapi juga kepentingan bersama. Pendekatan yang berorientasi pada kemaslahatan ini
membuat fa zir memiliki titik temu yang kuat dengan prinsip restorative justice yang kini
menjadi tren global. 7a’zir tidak hanya kompatibel dengan perkembangan teori
pemidanaan modern, tetapi bahkan dapat menawarkan paradigma baru yang lebih adaptif
dan humanis. Relevansi ini menjadi semakin kuat ketika sistem hukum nasional berupaya
memperbaiki kekurangan-kekurangan dalam KUHP dan tata pemidanaan kontemporer.
Implementasi nilai za zir dapat menjadi jembatan konseptual antara hukum normatif dan
kebutuhan masyarakat modern yang terus berubah. 7a ’zir layak dipertimbangkan sebagai
inspirasi normatif dalam merancang pemidanaan yang lebih berkeadilan, efektif, dan
berorientasi pada perlindungan sosial. Integrasi ini pada akhirnya memperkaya khazanah
pemikiran hukum Indonesia dalam upaya membangun sistem pemidanaan yang tidak
hanya menghukum, tetapi juga memanusiakan (Fahmi, 2025).

Perbandingan Konsep Pemidanaan antara Hukum Islam dan Hukum Pidana
Modern

Konsep pemidanaan dalam hukum Islam dan hukum pidana modern sama-sama
bertujuan untuk menciptakan keadilan dan ketertiban dalam masyarakat, namun
keduanya berbeda secara mendasar dalam hal landasan filosofis, sumber hukum, dan
tujuan akhir. Dalam hukum Islam, pemidanaan bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, ijma’,
dan giyas yang memiliki sifat ilahiah dan absolut. Hukuman dalam Islam tidak hanya
dimaksudkan sebagai pembalasan atas kejahatan, tetapi juga sebagai bentuk penyucian
jiwa (tathir) dan pendidikan moral (ta 'dib) bagi pelaku agar kembali ke jalan yang benar.
Tujuan utamanya adalah menegakkan hak Allah dan hak manusia serta menjaga lima
prinsip dasar kehidupan (magqashid al-syari’ah), yaitu menjaga agama, jiwa, akal,
keturunan, dan harta. Sementara itu, dalam hukum pidana modern, konsep pemidanaan
berakar pada positivisme hukum, yaitu pandangan bahwa hukum adalah hasil ciptaan
manusia yang berfungsi untuk melindungi kepentingan sosial. Sumber hukumnya berasal
dari peraturan perundang-undangan yang dapat berubah sesuai perkembangan
masyarakat dan nilai-nilai kemanusiaan (Ibrahim, 2025).

Tujuan pemidanaan modern lebih bersifat sekuler dan rasional, berfokus pada
pembalasan (retributive theory), pencegahan (deterrence theory), serta rehabilitasi
(rehabilitative theory) terhadap pelaku kejahatan. Dengan demikian, sistem hukum
pidana modern cenderung menitikberatkan pada fungsi sosial dan kemanusiaan, bukan
aspek keagamaan. Dalam aspek bentuk dan jenis hukuman, hukum Islam mengenal tiga
kategori utama, yaitu hudud, gisas dan diyat, serta ta’zir. Hudud merupakan hukuman
yang telah ditentukan langsung oleh Allah SWT seperti potong tangan bagi pencuri, rajam
bagi pezina, dan cambuk bagi peminum khamr. Qisas dan diyat berkaitan dengan

72 Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026



pelanggaran terhadap jiwa dan anggota badan, yang memberi hak kepada korban atau
keluarganya untuk menuntut balasan setimpal atau menggantinya dengan diyat (denda).
Adapun ta zir adalah hukuman yang diserahkan kepada kebijakan penguasa atau hakim
sesuai dengan tingkat kesalahan pelaku dan kondisi masyarakat (Anggraini, 2024).
Sebaliknya, hukum pidana modern mengenal pidana pokok (seperti penjara, denda,
hukuman mati) dan pidana tambahan (seperti pencabutan hak atau penyitaan barang),
serta mengenalkan sistem pidana bersyarat dan rehabilitasi sosial, yang tidak ditemukan
dalam konsep hukum Islam klasik.

Dari segi prinsip pertanggungjawaban, hukum Islam menekankan pada niat (al-
niyyah) dan kesengajaan dalam perbuatan, sebagaimana hadis Nabi Muhammad SAW:

df" J\s‘dj\@‘ﬁ J‘j&-b» J6 (pliz Bis: J6 ‘y)\ A e Goaedd) Blse @ I J6

L\ijﬂéauah\yju\bﬂ\dfwij@.ﬂua\sjuwlcg«\Lﬁ.Jf\mJ ANCESS
L::G :\:} wguﬂj ‘\\yﬂ)ﬁc& & 499:@3 4\550')5 AXS\J 4\4} w(u@ dylﬂdf ﬂb <uu\: JL“Y\
f‘cjgﬁbudg‘%aéﬂ\é’&zbﬁ B

Artinya: “Sesungguhnya amal perbuatan tergantung pada niatnya, dan setiap

orang akan mendapatkan sesuai dengan apa yang ia niatkan. Barang siapa

hijrahnya karena Allah dan Rasul-Nya, maka hijrahnya kepada Allah dan Rasul-

Nya. Namun barang siapa hijrahnya untuk dunia yang ingin ia peroleh, atau

karena wanita yang ingin ia nikahi, maka hijrahnya kepada apa yang menjadi

tujuan hijrahnya.”

Dapat diketahui bahwa, seseorang tidak dapat dihukum jika perbuatannya
dilakukan tanpa niat jahat atau karena kelalaian yang tidak disengaja. Dalam hukum
pidana modern, prinsip yang digunakan adalah asas kesalahan (schuld), di mana pelaku
dapat dipidana jika terbukti memiliki unsur kesengajaan (dolus) atau kelalaian (culpa).
Dengan demikian, hukum Islam lebih menekankan aspek moral dan spiritual, sedangkan
hukum pidana modern menekankan aspek rasional dan legal-formal. Dari perspektif
tujuan keadilan, hukum Islam bersifat transendental (feosentris), karena keadilan
didasarkan pada kehendak dan hukum Allah SWT. Pemidanaan dalam Islam dipandang
sebagai upaya menegakkan keadilan ilahiah dan menjaga keseimbangan sosial yang
bernilai ibadah. Sedangkan hukum pidana modern bersifat antroposentris, di mana
keadilan diukur berdasarkan norma sosial dan hukum positif yang dibuat manusia. Oleh
karena itu, hukum pidana modern menekankan kesetaraan di depan hukum dan
perlindungan hak asasi manusia (Alasti, 2024).

Pemidanaan dalam hukum Islam dan hukum pidana modern memiliki kerangka
konseptual yang berbeda meskipun terkadang memiliki tujuan yang saling melengkapi
yakni menegakkan keadilan dan menjaga ketertiban sosial. Dalam hukum Islam, sanksi
ta zir digunakan untuk kasus-kasus yang tidak diatur secara tegas oleh nash, dengan
fleksibilitas dalam jenis dan kadar hukuman. Sementara itu, dalam hukum pidana modern,
setiap tindak pidana harus diatur dalam undang-undang (nullum crimen, nulla poena sine
lege). Prinsip legalitas ini menjamin bahwa seseorang tidak dapat dihukum kecuali

Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...] 73



berdasarkan aturan yang sudah ada. Maka dari itu, salah satu perbedaan mendasar adalah
bahwa ta zir memungkinkan ruang interpretatif hakim, sedangkan hukum modern
membatasi ruang tersebut secara ketat. Dalam aspek sumber pengambilan keputusan
hukuman, hukum Islam melalui fa zir menjadikan ijtihad, kebijakan penguasa, dan
maslahat masyarakat sebagai dasar (Majid, 2025). Hakim memiliki kewenangan moral
dan kontekstual untuk mempertimbangkan faktor sosial, kondisi pelaku, dampak
kejahatan, dan maslahat umum ketika menjatuhkan sanksi.

Sebaliknya, dalam hukum modern, hakim umumnya terikat oleh ketentuan
undang-undang dan pedoman penjatuhan hukuman (misalnya buku pedoman) yang
cenderung baku dan kurang fleksibel. Hal ini menyebabkan perbandingan antara
keduanya terlihat pada seberapa besar ruang interpretasi yang diberikan kepada hakim.
Ketiga, mengenai tujuan pemidanaan, fazir dalam hukum Islam tidak hanya
memprioritaskan efek jera, tetapi juga aspek rehabilitatif, pendidikan moral, dan
perlindungan masyarakat. Dalam banyak risalah figh, para ulama menekankan bahwa
ta zir harus mengarah kepada perbaikan kondisi pelaku, bukan sekadar menghukumnya.
Sementara itu, hukum modern sering terbagi menjadi tujuan-tujuan seperti retributif
(pembalasan), deterens (pencegahan), incapacitation (penahanan), dan rehabilitasi.
Perpaduan tujuan itulah yang membuat sistem modern lebih kompleks, tetapi juga kadang
sulit dioperasikan konsisten di lapangan. Keempat, dari segi fleksibilitas hukuman, ta zir
unggul karena tingkat sanksinya dapat disesuaikan dengan skala kesalahan, kesiapan
pelaku untuk berubah, dan kondisi sosial sekitar (Ulum, 2023).

Ini memungkinkan hakim atau otoritas untuk melakukan penyesuaian agar
hukuman relevan dan proporsional. Di sisi lain, dalam sistem hukum modern, fleksibilitas
seringkali dibatasi oleh minimum-maksimum yang ditetapkan dalam undang-undang.
Keterbatasan ini bisa mengakibatkan hukuman yang terlalu ringan untuk kasus berat atau
terlalu berat untuk kasus ringan. Dalam hal aspek perlindungan hak asasi manusia, ta zir
harus dijalankan dengan prinsip keadilan, tidak menyiksa, dan proporsional. Dalam
tradisi figh, ada batasan agar hukuman fa Zzir tidak melampaui derajat yang wajar dan
tidak berlaku sewenang-wenang. Sebaliknya, hukum pidana modern telah
mengembangkan instrumen perlindungan HAM seperti hak banding, mekanisme
pengawasan, dan sistem pengadilan yang adil. Namun, dalam praktiknya, pelemahan
lembaga pengawasan kadang menyebabkan pelanggaran yang mirip dengan absolutisme
hukuman. Perbandingan ini menyoroti bahwa ta zir tetap harus dijalankan dalam
kerangka regulasi agar tidak melanggar hak asasi (Husairi, 2018).

Soal legitimasi sosial dan nilai moral, ta zir memiliki keunggulan karena berakar
dari nilai-nilai agama dan moral yang hidup di masyarakat Muslim. Hukuman yang
mencerminkan keadilan moral lebih mudah diterima secara kultural dibanding yang
semata-mata teknis. Dalam hukum modern, sistem kadang menghadapi resistensi
masyarakat karena hukum hukum positif dianggap kurang menyentuh nilai-nilai hati
nurani. Dalam konteks Indonesia, legitimasi sosial ini menjadi aspek penting agar hukum
tidak hanya efektif secara legal tetapi juga diterima secara sosial (Safira, 2025). Dalam

74 Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026



perspektif efektivitas, fa zir dapat menghasilkan efek jera yang dalam karena hukuman
yang dijatuhkan juga bernilai moral dan edukatif. Pelaku merasa bukan hanya dihukum,
tetapi juga diajak merenungkan kembali kesalahannya. Sementara itu, beberapa penelitian
di negara-negara dengan sistem pidana modern menunjukkan bahwa hukuman yang keras
tidak selalu menurunkan angka kejahatan dan kadang malah meningkatkan residivisme.
Oleh karena itu, perbandingan menunjukkan bahwa ta zir berpotensi memberikan
psikologis keadilan yang lebih kuat.

Dengan mempertimbangkan seluruh aspek itu sumber hukum, fleksibilitas,
tujuan, perlindungan HAM, legitimasi sosial, dan efektivitas dapat disimpulkan bahwa
ta zir dan sistem pemidanaan modern memiliki kelebihan dan kelemahan masing-masing.
Akan tetapi, ta zir menawarkan sebuah alternatif yang kompleks dan kaya nilai moral
yang dapat memperkaya sistem pemidanaan modern. Integrasi elemen-elemen dari fa zir
ke dalam sistem hukum positif, dengan menjaga kerangka regulasi dan perlindungan hak
asasi, bisa menjadi langkah progresif menuju hukum pidana yang lebih adil, manusiawi,
dan kontekstual (Novalia, 2024).

Relevansi 7a Zir sebagai Alternatif Pemidanaan di Era Modern

Relevansi ta zir sebagai alternatif pemidanaan dalam sistem hukum pidana
modern menjadi semakin penting di tengah krisis moral dan meningkatnya angka
kriminalitas yang tidak mampu ditangani hanya dengan pendekatan legalistik. Dalam
konteks hukum Islam, fa zir menekankan keseimbangan antara hukuman dan perbaikan
moral pelaku, berbeda dengan sistem pidana modern yang sering kali lebih berorientasi
pada pembalasan. Konsep ta zir memandang kejahatan tidak hanya sebagai pelanggaran
hukum, tetapi juga sebagai bentuk penyimpangan moral yang perlu disembuhkan.
Dengan demikian, fa zir menghadirkan paradigma baru dalam reformasi hukum pidana,
yaitu mengintegrasikan nilai-nilai moral dan kemaslahatan sosial dalam penegakan
hukum. Dalam hukum pidana modern, munculnya konsep restorative justice
menunjukkan adanya upaya mendekatkan sistem sekuler dengan nilai-nilai keadilan
substantif yang selama ini menjadi ciri khas fa zir. Restorative justice menempatkan
pelaku, korban, dan masyarakat sebagai tiga pilar utama dalam proses pemulihan
hubungan sosial pasca-kejahatan. Prinsip ini sejatinya telah lama dikenal dalam ta Zir, di
mana pelaku didorong untuk bertanggung jawab, menyesal, dan memperbaiki akibat
perbuatannya terhadap korban maupun masyarakat. Relevansi inilah yang membuat ta zir
dapat menjadi model alternatif pemidanaan yang lebih manusiawi dan berkeadilan di era
modern (Sodik, 2024).

Selain itu, fa zir juga menawarkan fleksibilitas dalam menentukan jenis dan kadar
hukuman sesuai konteks sosial dan kondisi pelaku. Hal ini sangat relevan dengan
tantangan hukum modern yang dihadapkan pada beragam bentuk kejahatan baru seperti
cybercrime, korupsi, dan kejahatan lingkungan yang tidak selalu dapat dijangkau oleh
aturan pidana konvensional. Prinsip fleksibilitas fa zir memberi ruang bagi hakim atau
pembuat kebijakan untuk menyesuaikan hukuman berdasarkan magasid al-syari‘ah
tujuan syariat yang menekankan kemaslahatan dan keadilan. Oleh karena itu, penerapan

Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...] 75



nilai-nilai 7a zir dapat menjadi solusi terhadap rigiditas hukum positif modern. Lebih
jauh, konsep ta zir sangat relevan dengan gagasan reformasi pemasyarakatan yang
menekankan rehabilitasi, bukan sekadar pemenjaraan. Dalam Islam, hukuman ta zir
dapat berupa nasihat, denda, pengasingan, atau tindakan sosial yang bersifat edukatif.
Prinsip ini sejalan dengan tujuan sistem pemasyarakatan modern yang berupaya
mengembalikan pelaku agar menjadi anggota masyarakat yang produktif (Muhibban,
2023). Dengan demikian, nilai-nilai ta zir tidak bertentangan dengan semangat hukum
modern, tetapi justru melengkapinya dengan dimensi spiritual dan moral yang selama ini
terabaikan.

Di Indonesia, penerapan nilai ta zir dapat diintegrasikan dalam sistem hukum
nasional melalui pendekatan moral keagamaan dan keadilan sosial. Misalnya, dalam
praktik peradilan pidana, hakim dapat mempertimbangkan faktor sosial, psikologis, dan
spiritual pelaku sebagai dasar pemberian hukuman. Pendekatan ini sejalan dengan
semangat Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana Anak,
yang menekankan pada pembinaan dan pemulihan, bukan pembalasan. Nilai-nilai ini
selaras dengan filosofi fa zir, di mana tujuan utama hukuman adalah untuk memperbaiki,
bukan menghancurkan pelaku. Relevansi fa Zzir juga dapat dilihat dari kemampuannya
menjawab tantangan keadilan substantif di tengah masyarakat plural. Sistem pidana
modern yang bersifat universal terkadang gagal memahami nilai-nilai lokal dan
keagamaan masyarakat. Dalam konteks Indonesia yang berlandaskan Pancasila,
penerapan prinsip ta zir dapat memperkuat dimensi moral dan spiritual hukum nasional.
Dengan demikian, fa zir tidak hanya menjadi bagian dari hukum Islam semata, tetapi juga
menjadi inspirasi bagi pembaruan hukum nasional yang lebih kontekstual dan berakar
pada nilai-nilai keadilan sosial bangsa Indonesia (Habibillah, 2025).

Implementasi nilai ta zir dalam hukum positif tidak dapat dilakukan secara
tekstual, melainkan perlu melalui pendekatan kontekstual dan akademik. Dibutuhkan
kajian ilmiah dan politik hukum yang matang agar nilai-nilai ta zir dipahami dengan
tepat. Sinergi antara para ulama, akademisi, dan pembuat kebijakan sangat diperlukan
dalam merumuskan hukum yang tidak hanya adil secara yuridis, tetapi juga bermakna
secara moral dan sosial. Berdasarkan seluruh analisis di atas, dapat disimpulkan bahwa
relevansi ta zir dalam sistem hukum pidana modern sangat kuat, terutama dalam konteks
pencarian keadilan yang holistik. 7a zir menggabungkan unsur moral, spiritual, dan sosial
dalam satu kesatuan yang utuh, sehingga mampu memberikan alternatif terhadap sistem
pemidanaan modern yang cenderung kering nilai. Dengan mengadopsi prinsip-prinsip
ta zir, hukum pidana modern dapat menjadi lebih manusiawi, kontekstual, dan sesuai
dengan kebutuhan masyarakat kontemporer yang menghendaki keseimbangan antara
keadilan hukum dan kemaslahatan sosial (Anggraini, 2024).

Integrasi Nilai-nilai 7a zir dalam Reformasi Sistem Hukum Pidana Nasional

Integrasi nilai-nilai ta zir dalam sistem hukum pidana nasional merupakan upaya
strategis untuk menggabungkan nilai-nilai keislaman yang humanistik dengan prinsip-
prinsip hukum positif yang modern. Hukum pidana nasional Indonesia sejatinya tidak

76 Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026



terlepas dari pengaruh sistem hukum kolonial Belanda, yang cenderung retributif dan
menekankan aspek hukuman semata (Ibrahim, 2025). Namun, seiring berkembangnya
paradigma hukum ke arah keadilan restoratif, muncul kesadaran bahwa sistem hukum
Indonesia perlu digali dari nilai-nilai lokal dan religius yang hidup di masyarakat. Di
sinilah prinsip fa zir relevan untuk dijadikan rujukan moral dan filosofis, karena
menekankan keseimbangan antara keadilan, kemaslahatan, dan pendidikan moral pelaku
tindak pidana. Secara filosofis, integrasi nilai ta zir sejalan dengan sila kedua dan kelima
Pancasila, yakni “Kemanusiaan yang adil dan beradab” serta “Keadilan sosial bagi
seluruh rakyat Indonesia.” Prinsip kemanusiaan dan keadilan sosial yang terkandung
dalam Pancasila merupakan cerminan nilai-nilai maqasid al-syari‘ah dalam Islam yang
menekankan perlindungan terhadap agama (hifz ad-din), jiwa (hifz an-nafs), akal (hifz al-
‘aql), keturunan (hifz an-nasl), dan harta (hifz al-mal). Oleh sebab itu, penerapan nilai
ta‘zir bukanlah bentuk islamisasi hukum, tetapi penguatan nilai kemanusiaan dan
moralitas dalam hukum nasional yang selama ini mulai tergerus oleh pendekatan
positivistik (Masriani, 2023).

Secara yuridis, integrasi nilai fa zir dapat diwujudkan melalui reformasi kebijakan
pemidanaan yang berorientasi pada rehabilitasi, bukan pembalasan. Konsep ini sejalan
dengan restorative justice yang kini menjadi landasan dalam beberapa regulasi di
Indonesia, seperti dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem
Peradilan Pidana Anak dan Peraturan Kepolisian Nomor 8 Tahun 2021 tentang
Penanganan Tindak Pidana Berdasarkan Keadilan Restoratif (Tarsono, 2022). Kedua
regulasi tersebut membuka ruang bagi pendekatan fa zir, karena sama-sama menekankan
pemulihan hubungan sosial, tanggung jawab moral pelaku, dan kemaslahatan masyarakat.
Dari sisi sosiologis, penerapan nilai fa zir dalam sistem hukum pidana nasional memiliki
relevansi tinggi karena masyarakat Indonesia dikenal religius dan menjunjung tinggi nilai
moral. Nilai-nilai agama telah lama menjadi pedoman etika sosial yang kuat, terutama di
daerah-daerah dengan tradisi Islam yang kental seperti Aceh, Sumatera Barat, dan
sebagian wilayah Kalimantan Selatan. Integrasi nilai fa zir bukan hanya akan
memperkuat karakter hukum nasional, tetapi juga memperkokoh kepercayaan masyarakat
terhadap sistem peradilan (Hady, 2025).

Dalam praktiknya, penerapan nilai fa zir dapat dilakukan melalui kebijakan
alternatif pemidanaan seperti program pembinaan sosial, kerja sosial, konseling moral,
atau pelatihan keterampilan bagi narapidana. Pendekatan ini bukan hanya efektif dalam
mengurangi tingkat residivisme, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai fa zir yang
berorientasi pada pendidikan dan perbaikan akhlak. Integrasi nilai fa zir dalam hukum
nasional tidak dapat dilakukan secara formalistik tanpa kajian mendalam. Diperlukan
pendekatan akademik dan metodologis agar nilai-nilai ta zir dapat disesuaikan dengan
sistem hukum yang pluralistik dan berbasis Pancasila. Salah satu tantangan utama adalah
persepsi sebagian masyarakat yang masih menganggap hukum Islam bersifat kaku dan
represif. Padahal, ta zir justru bersifat dinamis dan fleksibel, menyesuaikan dengan
kebutuhan zaman serta mempertimbangkan aspek kemaslahatan (Azzahidi, 2025).

Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi 7a zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...] 77



Di sisi lain, peran lembaga pendidikan hukum dan lembaga peradilan juga sangat
penting dalam proses integrasi nilai fa zir. Perguruan tinggi hukum di Indonesia perlu
memasukkan kajian hukum Islam secara komparatif agar calon penegak hukum
memahami esensi moral dan kemaslahatan dalam sistem hukum Islam. Selain itu, hakim
dan jaksa perlu dilatih untuk mengedepankan pendekatan keadilan substantif yang
mempertimbangkan nilai-nilai sosial dan moral, bukan hanya teks undang-undang
(Darmawan, 2025). Dengan demikian, nilai ta zir dapat benar-benar terinternalisasi
dalam praktik hukum, bukan hanya pada tataran wacana akademik. Integrasi nilai fa zir
dalam reformasi hukum pidana nasional dapat menjadi landasan menuju sistem hukum
yang lebih berkeadilan dan bermartabat.

KESIMPULAN

Konsep fa’zir dalam hukum pidana Islam menawarkan pendekatan pemidanaan
yang sarat nilai moral, kemanusiaan, dan keadilan sosial. Dalam sistem ini, ta zir tidak
hanya dimaknai sebagai hukuman bagi pelaku pelanggaran, tetapi juga sebagai sarana
edukatif untuk memperbaiki perilaku individu dan memulihkan tatanan sosial yang
terganggu. Hakim diberikan kebebasan yang luas untuk menentukan bentuk dan kadar
hukuman, sesuai dengan tingkat kesalahan, situasi sosial, dan kemaslahatan umum. Hal
ini berbeda dengan sistem hukum pidana modern yang cenderung kaku dan berbasis pada
undang-undang tertulis yang seragam tanpa mempertimbangkan konteks moral dan
spiritual pelaku.Oleh karena itu, relevansi fa zir tampak jelas ketika dihadapkan pada
kebutuhan sistem hukum pidana modern yang menuntut fleksibilitas dan humanisasi
dalam penegakan hukum. Lebih jauh lagi, sistem pemidanaan modern yang didominasi
paradigma retributive justice (keadilan pembalasan) kerap dinilai tidak mampu
menimbulkan efek jera yang berkelanjutan. Pemidanaan yang hanya fokus pada
pemberian sanksi sering kali gagal mengubah perilaku pelaku secara mendasar.

DAFTAR PUSTAKA

Abdul, Majid. (2025). Islamic Legal Reform Besad on Maqasid Shariah: A Study of al-
Ghazali’s Thoughts and Its Relevance in the Context of Indonesian Family Law.
USRAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 6(4).
https://doi.org/10.46773/usrah.v6i4.2195

Adnan, M., Uyuni, B., Saleh, M., Siagian, N., & Judijanto, L. (2025). The Concept of
Ta'zir in Figh Jinayat and Its Relevance to Traffic Ticket Sanctions in Indonesian
Traffic Law. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 10(2), 853-872.
https://doi.org/10.29240/jhi.v10i2.12626

Agustar, A., & ... (2024). Utilizing science and Magqgasid al-Shari‘ah in resolving
contemporary issues of Islamic family law. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum
Islam, 18(1), 17-36. https://doi.org/10.24090/mnh.v18i1.10571

Akramov, M. (2024). Ta’dhir in Islamic Law: Types of Crimes and Punishments. Jurnal
ISO:  Jurnal  Ilmu  Sosial,  Politik dan  Humaniora, 4(2), 7.
https://doi.org/10.53697/is0.v4i2.1861

78 Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026


https://doi.org/10.46773/usrah.v6i4.2195
https://doi.org/10.29240/jhi.v10i2.12626
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i1.10571
https://doi.org/10.53697/iso.v4i2.1861

Anggraini, E. M. P., & Fatwa,F. (2024). Sanksi Ta zir Sebagai Hukuman dalam
Perbuatan Melawan Hukum dalam Hukum Pidana Islam. CLJ: Celestial Law
Journal, 2(2), 154—164. https://journal.unsuri.ac.id/index.php/clj/article/view/598

Anggraini, S., Pulungan, S. Z., Rahma, A., Puspita, A. N., Solin, R., & Mapaung, Z. A.
(2024). Penerapan Asas Hukum Pidana Islam dalam Mengatasi Kejahatan
Kontemporer. Mediation: Journal of Law, 3(3).
https://doi.org/10.51178/mjol.v3i2.2316.

Anwar, R. (2024). The Concept of Restorative Justice in Criminal Law from the
Perspective of Islamic Criminal Law. In Proceedings of the International
Conference on Environmental Law and Mining Law (ICTA II-MIL 2023). EAL
https://doi.org/10.4108/eai.21-10-2023.2343525

Aslati, A. A., Silawati, A., Arisman, & Siti Arafah. (2024). Utilizing Science and Magasid
al-Shariah in Resolving Contemporary Issues of Islamic Family Law. A/-
Manahhij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 18(1), 17-36.
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i1.10571

Ayyubi, A. S. Al-, & Erniwati, E. (2023). Restoratif Justice pada Kasus Kekerasan dalam
Rumah Tangga menurut Perspektif Hukum Pidana Islam. 7a zir: Jurnal Hukum
Pidana, 7(1), 66-79. https://doi.org/10.19109/tazir.v7i1.18384

Azzahidi, Y. (2024). Analisis Konsep Ta’zir dalam Penanggulangan Tindak Pidana
Asusila Menurut Hukum Pidana Islam. Journal of Legal and Judicial Studies
(JLJS), 1(02), 58-67. Retrieved from
https://e-journal.icmandalika.or.id/index.php/JLJS/article/view/74

Darmawan, J. B., Suhariadi, F., Widjojo, S., Amiati, M., & Abdullah, A. H. (2025).
Incorporating Islah Principles into Restorative Justice: Bridging Contemporary
Legal Practice and Islamic Values. MILRev: Metro Islamic Law Review, 4(1),
269-294. https://doi.org/10.32332/milrev.v4il.10435

Darsi, & Husairi, H. (2021). Ta‘zir dalam Perspektif Figh Jinayat. A/-Qisthu: Jurnal
Kajian llmu-Ilmu Hukum, 16(2). https://doi.org/10.32694/qst.v16i2.787

Fahmi, M. (2024). Restorative Justice For Perpetrators Of Crimes (Jarimah) In The
Perspective Of Islamic Law. Dusturiyah: Jurnal Hukum Islam, Perundang-

undangan dan Pranata Sosial, 15(1),
https://doi.org/10.22373/dusturiyah.v1511.26956

Fahrurrosin, H., Hidayat, 1., Abdel Rahman Houssein, A. H., & Alimuddin, K. (2024).
TA’ZIR Santri in the Perspective of Legal and Moral Dialectics. JIL: Journal of
Indonesian Law, 5(2), 135-157. https://doi.org/10.18326/jil.v512.3592.

Falah, Taufiq Akbar Al. (2025). Analisis pidana kerja sosial sebagai alternatif pidana
jangka pendek: Perspektif KUHP Baru Indonesia. Mahkamah: Jurnal Riset Ilmu
Hukum, 2(1), 151-160. https://doi.org/10.62383/mahkamah.v2i1.457

Fauzan, F. (2022). Alternatives to Criminal Conviction in a Comparative Analysis of
Postive Law and Islamic Criminal Law. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 7(1),
183-202. https://doi.org/10.29240/jhi.v711.4308.

Habibillah, M. R., Ramlah, M., & Toha, A. M. (2023). Penerapan Restorative Justice
Terhadap Pidana Anak dalam Perspektif Hukum Pidana dan Hukum Islam.

Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi 7a zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...] 79


https://doi.org/10.51178/mjol.v3i2.2316
https://doi.org/10.4108/eai.21-10-2023.2343525
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i1.10571
https://doi.org/10.19109/tazir.v7i1.18384
https://doi.org/10.32332/milrev.v4i1.10435
https://doi.org/10.32694/qst.v16i2.787
https://doi.org/10.18326/jil.v5i2.3592
https://doi.org/10.62383/mahkamah.v2i1.457
https://doi.org/10.29240/jhi.v7i1.4308

1JOSSE: Indonesian Journal of  Social Studies Education.
https://doi.org/10.62567/ijjosse.v1i3.1394

Hady, N. (2025). Integrasi Akhlaq Islami dalam Sistem Hukum Nasional untuk
Meningkatkan Moralitas Publik. Tasyri’ : Jurnal Muamalah dan Ekonomi
Syariah, 7(2), 41-53. https://doi.org/10.55656/tjmes.v7i2.417

Ibrahim, Z. S., Karimullah, S. S., Assaad, A. 1., Septiani, R., & Okur, H. (2025).
Integration of Magasid al-Shari‘ah in the Criminal Law Reform to Achieve Justice
and Human  Dignity: Jurnal  Hukum  Islam,  23(1), 105-144.
https://doi.org/10.28918/jhi.v23i1.04

Lestari, W. (2024). Ta’zir Crimes in Islamic Criminal Law: Definition Legal Basis Types
and Punishments. Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, 5(1), 22.
https://doi.org/10.58836/al-qanun.v5i1.21486

Marsaid, H. (2020). Al-Figh Al-Jinayah: Memahami Tindak Pidana dalam Hukum Islam.
Palembang: Rafah Press.

Masriani, Y. T. (2023). Sinergi Maqashid Syariah Asy-Syatib1 dengan Pancasila Sebagai
Falsafah Negara Indonesia. Jurnal Ius Constituendum, §8(1), 19-33.
https://doi.org/10.26623/jic.v8i1.6092

Muhibban, Muhammad Misbakul Munir. (2023). The Relevance of Islamic Law to
Criminal sanctions for narcotics users in Indonesia. Journal of World Science,
2(5), 684—692. https://doi.org/10.58344/jws.v213.257

Ningtias, A. D., Nahdliyah, H., Nugroho, F. S., & Akbari, D. A. (2023). The principle of
Restorative Justice in sentencing In the 2023 Criminal Code. Jurnal Independent,
11(2), 563-574. https://doi.org/10.30736/ji.v11i2.354

Novalia, V., Hulwatan Azizah, L., Al-Islami, N., & Sukti, S. (2024). Ta’zir dalam Pidana
Islam : Aspek Non Material. TERANG: Jurnal Kajian Ilmu Sosial, Politik dan
Hukum, 1 (2), 225-234. https://doi.org/10.62383/terang.v1i2.222

Nuraisyah, N. (2021). Philosophical Dimensions of Punishment in Islamic Criminal Law.
Al-Hurriyah: Jurnal Hukum Islam, 6(1), 91-101.
https://doi.org/10.30983/alhurriyah.v611.3459

Rahimzai, H., & Mushfiq, N. (2023). “Ta’zir Punishment and Delegated Authority in
Accordance with Islamic Jurisprudence and Afghanistan’s Enacted

Laws”. Integrated Journal for Research in Arts and Humanities, 3(5), 1-14.
https://doi.org/10.55544/ijrah.3.5.1

Rahmatullah, A., & Baharun, S. (2023). Ta’zir (Punishment) at Islamic Boarding Schools:
Between Tradition, Conception, and Shadows of Human Rights Violations.
Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 34(2), 267-280.
https://doi.org/10.33367/tribakti.v34i2.3517

Ramadhan, A. R. (2023). The Position of Receivables as the Object of Zakat According
to Madzhab Scholars. West Science Islamic Studies, 1(1), 42-49.
https://doi.org/10.58812/wsiss.v1i01.1616

Ramadhan, M. C. (2023). Metode Penelitian Hukum. Bantul: Kaizen Sarana Edukasi.

80 Tahgqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026


https://doi.org/10.62567/ijosse.v1i3.1394
https://doi.org/10.28918/jhi.v23i1.04
https://doi.org/10.58344/jws.v2i3.257
https://doi.org/10.62383/terang.v1i2.222
https://doi.org/10.30983/alhurriyah.v6i1.3459
https://doi.org/10.55544/ijrah.3.5.1
https://doi.org/10.33367/tribakti.v34i2.3517
https://doi.org/10.58812/wsiss.v1i01.1616

Rohmah, S., & Alfatdi, A. R. (2022). From Living Law to National Law: Theoretical
Reconstruction of Applying Islamic Law in Indonesia. Peradaban Journal of Law
and Society, 1(1). https://doi.org/10.59001/pjls.v1il.19

Safira, W. N., Igbal Fahlevi, M. H. S., Lubis, R. M. L., & Arsya, M. (2025). The relevance
of the Concept of Ta'zir in the Contemporary Islamic Criminal Law System: A
study of Islamic Criminal Law and Its Application. Jurnal Sahabat ISNU SU, 2(2),
70-75. https://doi.org/10.70826/jsisnu.v2i2.825

Saifudin, S. (2025). Hukuman Tindak Pidana Korupsi dalam Perspektif Hukum Pidana
Islam. J-CEKI : Jurnal Cendekia  Illmiah, 4(3), 2784-2788.
https://doi.org/10.56799/jceki.v4i3.8899

Seputra, H. R. (2024). Kekuasaan Sebagai Dasar Legitimasi Hukum Dalam Pemikiran
Filsafat Hukum. Al-Mikraj: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 5(1), 1-15.
https://doi.org/10.37680/almikraj.v5101.6234

Siregar, F. A. A., Harahap, R. B., Fauziah, Y., Julu, T., & Munawar, S. A. (2024). Fikih
Jinayah Kontemporer: Telaah Historis, Perkembangan dan Penerapan Qanun.
Yogyakarta: Semesta Aksara, hlmn 40-42.

Sodik, F. (2024). The Application of The Restorative Justice Concept in Child Criminal
Acts Perspectives of Islamic Law and Progressive Law. Strata Law Revies, 2 (2),
106-116. https://doi.org/1059631/slr.v2i2.213

Sodiqin, A. (2023). Legal, Moral, and Spiritual Dialectics in the Islamic Restorative
Justice System. Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah, 21(2).
https://doi.org/10.254078/ajis.v2112.22675.

Suhartati, Musyahid, A., Sultan, L., & Syatar, A. (2014). Umar bin Khattab’s
Philosophical [jtithad Thinking on the Restorative Justice Approach in Islamic
Criminal Law. Al-Risalah Jurnal llmu Syariah dan Hukum, 24(2), 224-244.
https://doi.org/10.24252/al-risalah.vi.52557

Sunarto, S. (2020). Konsep Hukum Pidana Islam dan Sanksinya dalam Perspektif Al-
Qur’an. Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar Perguruan Tinggi Agama Islam,
19(1), 97-112. https://doi.org/10.15408/kordinat.v1911.17176

Syarbaini, A. (2023). Konsep Ta’zir Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam. Jurnal
Tahgiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam, 17(2), 37-48.
https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v1712.167

Tarsono, Edy. (2022). Pendekatan Keadilan Restoratif Terhadap Anak yang Berhadapan
dengan Hukum. Jurnal Hukum dan  Bisnis  (Selisik), 8(2),
https://doi.org/10.35814/selisik.v8i2.4493

Thorik, A., Anggraeni, A. N.., Hubi, Z. B., Darmawan, A., & Kismala, T. P. (2024).
Perbandingan Konsep restorative justice dalam hukum pidana islam dengan
hukum pidana Indonesia. No. Mos: Jurnal Penelitian IImu Hukum, 4(3), 88-96.
https://doi.org/10.56393/nomos.v411.2100

Ulum, M., Nasiri, N., & Repo, N. (2023). Comparative Study on Criminal Penalties
According to The Perspective of Islamic Criminal Law and The Indonesian
Criminal Law Code. Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman, 9(1), 210-233.
https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v9i1.6114

Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi 7a zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...] 81


https://doi.org/10.59001/pjls.v1i1.19
https://doi.org/10.70826/jsisnu.v2i2.825
https://doi.org/10.56799/jceki.v4i3.8899
https://doi.org/10.37680/almikraj.v5i01.6234
https://doi.org/1059631/slr.v2i2.213
https://doi.org/10.254078/ajis.v21i2.22675
https://doi.org/10.24252/al-risalah.vi.52557
https://doi.org/10.15408/kordinat.v19i1.17176
https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v17i2.167
https://doi.org/10.35814/selisik.v8i2.4493
https://doi.org/10.56393/nomos.v4i1.2100
https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v9i1.6114

