
Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam  

P.ISSN: 1978-4945  | E.ISSN: 2828-4372 

https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/tahqiqa  

 

Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta’zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...]     64 

RELEVANSI TA’ZIR SEBAGAI ALTERNATIF PEMIDANAAN DALAM 

SISTEM HUKUM PIDANA MODERN  

Anita Putri Aningsih1, Annisa Hilda Amelia2, Putri Asla Annisa Soleha3  

Rahmat Syah4, Asrizal Saiin5 

1,2,3,4,5STAIN Sultan Abdurrahman Kepulauan Riau  

anitaptri.2408@gmail.com1, keynahanaya@gmail.com2, annisahilda119@gmail.com3, 

rahmatsyah170904@gmail.com4, asrizal@stainkepri.ac.id5  

 
Abstract 

This study aims to analyze the relevance of the ta’zir concept in Islamic criminal law as a more 

humanistic alternative to the modern criminal justice system. The research method used is a 

library research with a descriptive qualitative approach through an analysis of literature, 

classical fiqh jinayah books, and relevant academic journals. The results show that the ta’zir 

concept offers high flexibility and emphasizes moral and educational aspects for offenders, 

contrasting with the retributive nature of modern punishment systems. Ta’zir allows judges to 

impose penalties based on the offender’s intent, degree of guilt, and public benefit. The discussion 

reveals that the implementation of ta’zir values could strengthen the national legal system by 

promoting substantive justice rooted in humanitarian and Pancasila values. In conclusion, 

integrating ta’zir principles into the modern criminal justice system can be a strategic step toward 

a more ethical, fair, and socially beneficial legal framework. 

Keywords: Ta’zir, Islamic Criminal Law, Modern Punishment, 

Abstrak 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis relevansi konsep ta’zir dalam hukum pidana Islam 

sebagai alternatif pemidanaan yang lebih humanis dibandingkan sistem hukum pidana modern. 

Metode penelitian yang digunakan adalah studi kepustakaan (library research) dengan 

pendekatan kualitatif deskriptif melalui analisis literatur, buku fikih jinayah, serta jurnal-jurnal 

ilmiah yang relevan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa konsep ta’zir memiliki fleksibilitas 

tinggi dan menekankan aspek edukatif serta moral bagi pelaku, berbeda dengan sistem 

pemidanaan modern yang cenderung retributif. Ta’zir memberikan kesempatan kepada hakim 

untuk menjatuhkan hukuman berdasarkan tingkat kesalahan, niat, dan kemaslahatan masyarakat. 

Pembahasan mengungkapkan bahwa penerapan nilai-nilai ta’zir berpotensi memperkuat sistem 

hukum nasional dengan menghadirkan keadilan substantif dan berakar pada nilai-nilai 

kemanusiaan serta Pancasila. Kesimpulannya, integrasi prinsip ta’zir dalam sistem hukum pidana 

modern dapat menjadi langkah strategis menuju sistem hukum yang lebih adil, beretika, dan 

berorientasi pada kemaslahatan sosial. 

Kata kunci: Ta’zir, Hukum Pidana Islam, Pemidanaan Modern  

 

PENDAHULUAN

Masalah pemidanaan dalam sistem hukum modern sering kali menjadi sorotan 

tajam, terutama karena efektivitasnya dalam memberikan efek jera terhadap pelaku dan 

perlindungan bagi masyarakat. Tingginya angka kriminalitas, kepadatan lembaga 

pemasyarakatan, dan beban sosial akibat sistem pemenjaraan konvensional menjadi 

alasan mendasar perlunya reorientasi terhadap konsep hukuman dalam hukum pidana 

modern. Dalam konteks ini, muncul kebutuhan untuk mencari model pemidanaan yang 

tidak hanya menghukum tetapi juga memperbaiki perilaku pelaku dan memberikan 

kemaslahatan sosial.  

https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/tahqiqa
mailto:anitaptri.2408@gmail.com1
mailto:keynahanaya@gmail.com2
mailto:annisahilda119@gmail.com
mailto:rahmatsyah170904@gmail.com4
mailto:asrizal@stainkepri.ac.id


Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta’zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...]    65 

Salah satu konsep dalam khazanah hukum Islam yang relevan adalah ta’zir, yaitu 

jenis hukuman yang tidak ditentukan secara eksplisit dalam Al-Qur’an maupun hadis, 

tetapi diserahkan kepada kebijakan penguasa atau hakim untuk kemaslahatan umum. 

Karena sifatnya yang elastis, ta’zir memiliki potensi besar untuk menjadi alternatif 

pemidanaan dalam sistem hukum modern, terutama dalam menangani kejahatan yang 

sifat dan modusnya terus berkembang, seperti kejahatan siber dan korupsi (Fauzan, 2022). 

Relevansi ta’zir sebagai alternatif pemidanaan juga dapat dilihat dari semangatnya 

yang menekankan keadilan sosial dan perbaikan moral pelaku, bukan sekadar 

pembalasan. Pendekatan ini sejalan dengan prinsip keadilan restoratif (restorative justice) 

yang kini mulai diadopsi dalam sistem hukum Indonesia. Ta’zir memberi ruang bagi 

hakim untuk menimbang kondisi sosial, psikologis, serta dampak perbuatan terhadap 

masyarakat dalam menjatuhkan sanksi. Ta’zir memiliki dimensi etik dan spiritual yang 

menempatkan perbaikan pelaku sebagai bagian integral dari pemidanaan. Hal ini 

membedakannya dari sistem pemidanaan sekuler yang cenderung berorientasi pada 

pembalasan dan pemenjaraan. Di sisi lain, ta’zir juga dapat menjawab kebutuhan 

reformasi pemidanaan modern terhadap kejahatan-kejahatan yang belum diatur secara 

spesifik oleh undang-undang. Sebagai contoh, berbagai bentuk pelanggaran digital atau 

kejahatan berbasis teknologi sering kali belum memiliki dasar hukum yang jelas. Dalam 

hal ini, fleksibilitas ta’zir memberikan ruang interpretasi bagi hakim untuk menetapkan 

sanksi yang proporsional berdasarkan tingkat bahaya sosial suatu perbuatan (Sodiqin, 

2021). 

Dalam konteks Indonesia, prinsip ta’zir dapat menjadi inspirasi untuk 

memperkuat sistem pemidanaan berbasis moral dan kemanusiaan. Penelitian oleh 

Novalia (2024) menegaskan bahwa hukum pidana Islam, khususnya konsep ta’zir, dapat 

menjadi model reformasi hukum yang selaras dengan nilai-nilai Pancasila dan hak asasi 

manusia. Ta’zir tidak hanya menghukum tetapi juga mendidik, merehabilitasi, dan 

mendorong keinsafan pelaku. Namun, implementasi konsep ta’zir dalam sistem hukum 

modern tentu tidak lepas dari tantangan, terutama terkait aspek kepastian hukum dan 

penyalahgunaan wewenang.  menekankan perlunya pedoman hukum yang jelas agar 

diskresi hakim dalam menjatuhkan hukuman ta’zir tidak melahirkan ketidakadilan. 

Relevansi ta’zir hanya dapat diakui apabila prinsip keadilan substantif dan transparansi 

dijamin dalam penerapannya. Konsep ta’zir dalam hukum Islam memiliki karakteristik 

yang sangat elastis, sehingga mampu menjawab berbagai persoalan pemidanaan modern. 

Dalam praktiknya, ta’zir memberikan ruang luas bagi hakim untuk mempertimbangkan 

kondisi sosial, budaya, dan psikologis pelaku. Hal ini sangat penting karena fenomena 

kejahatan kontemporer tidak dapat dipahami hanya dari aspek formal hukum semata. 

Banyak kasus kriminal yang terjadi sebagai akibat dari tekanan ekonomi, kerusakan 

moral, atau minimnya edukasi digital. Oleh sebab itu, pendekatan ta’zir yang bersifat 

kontekstual mampu menawarkan model pemidanaan yang lebih sesuai dengan realitas 

masyarakat (Fahrurrosin, 2024).  



66    Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

Konsep ta’zir dalam hukum Islam sejak awal memang dirancang untuk menjadi 

perangkat hukum yang lentur, sehingga mudah menyesuaikan diri dengan perubahan 

zaman dan kebutuhan masyarakat. Ta’zir tidak terikat pada bentuk hukuman tertentu, 

hakim dapat memilih tindakan yang paling efektif untuk memperbaiki perilaku pelaku 

dan menjaga ketertiban publik. Fleksibilitas ini menjadikan ta’zir mampu menjawab 

berbagai problem modern yang tidak dikenal pada masa klasik, seperti kejahatan siber, 

penyalahgunaan teknologi, dan berbagai bentuk kejahatan korporasi. Dalam konteks 

sistem pemidanaan modern, karakter adaptif seperti ini sangat dibutuhkan karena hukum 

positif juga terus diperbarui mengikuti perkembangan sosial. Ta’zir menekankan keadilan 

yang proporsional, yaitu hukuman yang menyesuaikan tingkat kesalahan sehingga tidak 

menimbulkan ketidakadilan atau penghukuman yang berlebihan.  

Pendekatan yang berorientasi kemaslahatan membuat ta’zir selaras dengan 

prinsip-prinsip pemidanaan modern yang mulai mengurangi ketergantungan pada 

pemenjaraan. Bahkan, nilai-nilai ta’zir mendukung gagasan pemidanaan alternatif seperti 

restitusi, kerja sosial, rehabilitasi, dan konseling perilaku. Dengan demikian, ta’zir dapat 

menjadi landasan filosofis bagi modernisasi pemidanaan agar tidak hanya menghukum, 

tetapi juga memperbaiki kondisi sosial. Prinsip kemaslahatan ini juga menjadikan ta’zir 

relevan diterapkan dalam masyarakat plural karena fokusnya adalah menjaga ketertiban 

dan keadilan universal, bukan ketentuan dogmatis. Oleh sebab itu, ta’zir memiliki posisi 

strategis sebagai inspirasi dalam merumuskan hukum yang lebih humanis dan efektif 

(Adnan, 2025). 

METODE PENELITIAN  

Penelitian ini menggunakan pendekatan hukum normatif (library research) 

karena fokusnya menelaah konsep hukum berdasarkan sumber-sumber Islam dan hukum 

positif. Penelitian hukum normatif dilakukan dengan menelusuri asas, norma, dan doktrin 

hukum melalui literatur dan peraturan perundang-undangan. Pendekatan ini tepat untuk 

menganalisis konsep ta’zir yang bersumber dari Al-Qur’an, hadis, serta pemikiran ulama 

klasik dan kontemporer, kemudian membandingkannya dengan teori pemidanaan modern 

(Siregar, 2024).  

Sumber data penelitian meliputi bahan hukum primer (Al-Qur’an, hadis, dan 

peraturan perundang-undangan pemidanaan di Indonesia), bahan hukum sekunder (buku 

fiqih jinayah, karya ilmiah, jurnal akademik), dan bahan hukum tersier (kamus hukum 

dan ensiklopedia) (Ramadhan, 2020). Teknik pengumpulan data dilakukan melalui 

dokumentasi terhadap berbagai bahan tertulis yang relevan. Data dianalisis secara 

deskriptif kualitatif dengan menafsirkan isi teks dan menghubungkan konsep hukum 

Islam dengan hukum positif. Analisis ini bertujuan menemukan relevansi prinsip ta’zir 

bagi pembaruan sistem pemidanaan yang lebih humanis dan berkeadilan. Dengan metode 

ini, penelitian diharapkan dapat memberikan kontribusi teoretis bagi pengembangan 

hukum pidana nasional yang berlandaskan nilai-nilai syariah dan selaras dengan prinsip 

hak asasi manusia (Marsaid, 2020). 



Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta’zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...]    67 

LANDASAN TEORETIS 

Landasan teoritis dalam penelitian ini berfungsi sebagai pijakan konseptual untuk 

memahami hubungan antara konsep ta’zir dalam hukum Islam dengan sistem hukum 

pidana modern. Dalam hukum Islam, ta’zir merupakan jenis hukuman yang diberikan 

atas tindak pidana yang tidak ditentukan bentuk dan kadarnya secara tegas dalam Al-

Qur’an maupun hadis. Artinya, bentuk hukuman ta’zir diserahkan kepada kebijakan 

penguasa (ulil amri) dengan tujuan memberikan efek jera, mendidik pelaku, serta menjaga 

kemaslahatan masyarakat. Berbeda dengan hudud atau qishas, ta’zir memiliki sifat 

fleksibel dan kontekstual, sehingga sangat relevan untuk diterapkan dalam sistem hukum 

modern yang menuntut keadilan yang proporsional dan humanis. Dalam teori hukum 

pidana modern, konsep keadilan pemidanaan terus berkembang dari paradigma retributif 

menuju paradigma restoratif. Teori retributive justice berorientasi pada pembalasan 

setimpal terhadap pelaku kejahatan, sementara restorative justice menekankan pemulihan 

hubungan sosial antara pelaku, korban, dan masyarakat (Rahmatullah, 2023). 

Prinsip ini memiliki kemiripan dengan maqāṣid al-syarī‘ah dalam Islam yang 

mengedepankan kemaslahatan umum (al-maṣlahah al-‘āmmah). Oleh karena itu, konsep 

ta’zir secara teoritis dapat ditempatkan sebagai jembatan antara hukum pidana Islam dan 

sistem hukum modern, karena keduanya sama-sama mengandung nilai pendidikan, 

perbaikan moral, dan perlindungan masyarakat dari kejahatan. Selanjutnya, teori sistem 

hukum modern menurut Lawrence M. Friedman menjelaskan bahwa keberhasilan hukum 

dipengaruhi oleh tiga komponen utama: struktur, substansi, dan budaya hukum. Struktur 

hukum mencakup lembaga penegak hukum, substansi hukum mencakup norma dan 

aturan, sedangkan budaya hukum berkaitan dengan nilai dan perilaku masyarakat 

terhadap hukum. Berdasarkan teori ini, penerapan ta’zir dalam konteks modern tidak 

hanya bergantung pada substansi hukumnya, tetapi juga kesiapan struktur lembaga 

hukum serta budaya masyarakat dalam menerima prinsip-prinsip keadilan yang 

bersumber dari nilai-nilai Islam (Thorik, 2024). 

Teori living law yang dikemukakan oleh Eugen Ehrlich, bahwa hukum yang hidup 

di masyarakat sering kali lebih kuat pengaruhnya daripada hukum tertulis. Pandangan ini 

memperkuat relevansi ta’zir dalam konteks hukum Indonesia, karena nilai-nilai keadilan 

Islam telah lama menjadi bagian dari kesadaran hukum masyarakat muslim Indonesia. 

Penerapan konsep ta’zir sebagai alternatif pemidanaan bukan hanya gagasan teoretis, 

tetapi juga dapat berfungsi sebagai pembaruan sistem hukum pidana nasional yang 

berlandaskan pada nilai moral, keadilan sosial (Rohmah, 2022).  

Karakter ta’zir yang tidak dibatasi oleh jenis maupun kadar hukuman 

memungkinkan syariah memiliki mekanisme adaptif tanpa kehilangan nilai moral 

dasarnya. Di dalam kajian fiqh jinayah modern, ta’zir dipandang sebagai sarana untuk 

menerjemahkan maqāṣid al-syarī‘ah ke dalam kebijakan publik yang lebih praktis dan 

aplikatif. Keluwesan inilah yang membuat ta’zir dapat melengkapi berbagai teori 

pemidanaan kontemporer, terutama dalam hal meminimalkan dampak negatif dari 

pemidanaan berbasis penjara.  



68    Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

Para pemikir seperti Jamal J. Nasir dan al-Zuhayli menegaskan bahwa ta’zir 

mampu menjadi jembatan antara hukum normatif Islam dan sistem hukum positif karena 

nilai-nilai keadilan, kemaslahatan, dan pendidikan moral yang terkandung di dalamnya. 

Ta’zir memberikan ruang kepada pembuat kebijakan untuk menyesuaikan bentuk 

hukuman dengan kondisi sosial, psikologis, dan budaya masyarakat setempat. Dalam 

sudut pandang kriminologi Islam, ta’zir memiliki kualitas untuk mencapai tujuan 

prevensi khusus tanpa menimbulkan efek dehumanisasi yang sering terjadi akibat 

hukuman penjara jangka panjang (Ayyubi, 2023). Hal ini memperlihatkan bahwa konsep 

ta’zir berada pada garis yang sama dengan tuntutan modern agar pemidanaan tidak hanya 

menekan angka kejahatan, tetapi juga mengembalikan pelaku ke dalam masyarakat. 

Dengan demikian, ta’zir bukan sekadar alternatif pemidanaan, namun fundamen teoretis 

yang mengintegrasikan kebijaksanaan tradisi Islam dengan tuntutan kemajuan zaman. 

Jika dikaji melalui teori legitimasi hukum modern, ta’zir juga dapat dilihat sebagai 

mekanisme yang memadukan antara otoritas agama, rasionalitas hukum, dan kebutuhan 

sosial. Max Weber menjelaskan bahwa legitimasi hukum dibangun melalui kombinasi 

antara tradisi, karisma, dan legal-rasional; dan konsep ta’zir dapat masuk pada dua area 

sekaligus, yaitu tradisional-karismatik dan legal rasional. Ketika ta’zir diterapkan 

berdasarkan pertimbangan maslahat dan kemanusiaan, maka ia mengambil bentuk yang 

sangat modern dan rasional, meskipun sumber hukumnya berasal dari prinsip keagamaan. 

Hal ini memperlihatkan bahwa teori pemidanaan Islam tidak sepenuhnya asing bagi teori 

hukum Barat, karena keduanya berangkat dari keinginan serupa untuk menghasilkan 

keadilan substantif. Dalam konteks ini, ta’zir dapat dipahami sebagai bentuk inovasi 

hukum yang menempatkan manusia sebagai fokus utama perlindungan. Selain itu, teori 

sosial hukum memandang bahwa keberhasilan suatu kebijakan pemidanaan bergantung 

pada penerimaan masyarakat, dan nilai-nilai keadilan Islam telah lama hidup dalam kultur 

hukum Indonesia, sehingga membuat ta’zir memiliki legitimasi sosial yang kuat (Anwar, 

2023).  

Legitimasi sosial ini penting dalam penerapan kebijakan hukum pidana, karena 

hukum tanpa legitimasi tidak akan efektif secara empiris. Oleh karena itu, kajian teoritis 

mengenai ta’zir tidak hanya berkutat pada hukuman semata, tetapi juga bagaimana nilai-

nilai Islam memberi kontribusi terhadap kohesi sosial. Jika dikaitkan dengan sistem 

hukum Indonesia yang bersifat plural, ta’zir berpotensi menjadi referensi moral bagi 

pembentuk undang-undang dalam merumuskan sanksi yang lebih manusiawi namun tetap 

tegas. Dengan demikian, penguatan landasan teoritis terkait ta’zir bukan hanya untuk 

mengisi ruang diskusi akademik, tetapi juga untuk mendorong reformasi hukum yang 

lebih adaptif dan berorientasi pada kesejahteraan publik. Dalam perspektif teori keadilan 

modern, ta’zir juga relevan karena mengedepankan asas proporsionalitas yang 

merupakan salah satu prinsip utama dalam kebijakan pemidanaan kontemporer. 

Proporsionalitas menuntut agar sanksi diberikan sesuai tingkat kesalahan, kerusakan yang 

ditimbulkan, serta kondisi sosial psikologis pelaku.  



Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta’zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...]    69 

Ta’zir sebagai konsep pemidanaan memberi ruang untuk menilai setiap kasus 

secara individual sehingga hukuman tidak menjadi sekadar ritual pembalasan, tetapi 

sebagai mekanisme penyembuhan sosial. Selain itu, ta’zir memiliki kedekatan 

epistemologis dengan teori utilitarianisme hukum yang dikemukakan Jeremy Bentham, 

terutama dalam konsep bahwa hukuman harus menghasilkan manfaat yang lebih besar 

bagi masyarakat. Kemaslahatan yang menjadi fondasi utama ta’zir selaras dengan prinsip 

utilitarian tentang “the greatest happiness for the greatest number.” Dalam diskursus 

ilmu hukum, keselarasan antar dua konsep ini memperkuat argumentasi bahwa ta’zir 

tidak bertentangan dengan teori-teori besar pemidanaan yang berkembang di Barat. 

Bahkan, beberapa peneliti berpendapat bahwa ta’zir dapat memperbaiki kelemahan 

sistem penjara modern, seperti masalah over-capacity, residivisme, dan biaya sosial yang 

tinggi. Di sisi lain, penerapan ta’zir juga dapat mengintegrasikan pendekatan restoratif 

yang kini semakin menjadi standar baru dalam pemidanaan. Restorative justice dan ta’zir 

sama-sama menekankan pemulihan hubungan antara pelaku, korban, dan masyarakat 

sehingga keduanya bisa saling memperkaya. Oleh karena itu, dari sudut pandang teori 

pemidanaan global, ta’zir tidak hanya kompatibel, tetapi juga mampu memberi warna 

baru dalam upaya memperkuat paradigma pemidanaan modern yang lebih humanis dan 

progresif (Suhartati, 2024). 

Penerapan ta’zir dalam konteks sistem hukum modern juga membuka ruang bagi 

inovasi kebijakan pemidanaan yang lebih responsif terhadap kebutuhan masyarakat. 

Pendekatan ini memungkinkan hakim untuk mempertimbangkan faktor-faktor sosial, 

psikologis, dan ekonomi pelaku secara lebih mendalam. Dengan demikian, hasil 

pemidanaan tidak hanya memulihkan ketertiban hukum, tetapi juga memperkuat 

ketahanan sosial. Ta’zir memberi fleksibilitas untuk memilih sanksi non-pemenjaraan 

yang lebih sesuai dengan karakteristik pelanggaran. Fleksibilitas ini sangat relevan untuk 

mengatasi krisis kepadatan lembaga pemasyarakatan yang dialami banyak negara. Selain 

itu, ta’zir juga mendorong adanya partisipasi aktif dari korban dan masyarakat dalam 

proses pemulihan. Pendekatan partisipatif ini terbukti mampu menurunkan tingkat 

residivisme. Dalam perspektif global, model pemidanaan seperti ini dinilai lebih efektif 

dibandingkan sistem penghukuman retributif yang kaku. Lebih jauh lagi, ta’zir membantu 

menggeser orientasi pemidanaan dari sekadar menghukum menuju memulihkan. 

Pergeseran ini selaras dengan arus besar reformasi peradilan pidana dunia. Dengan 

integrasi konsep ta’zir, sistem hukum modern dapat bergerak menuju model pemidanaan 

yang lebih adaptif. Pada akhirnya, ta’zir berpotensi menjadi kontribusi penting dalam 

membangun tatanan hukum pidana yang lebih berkeadilan dan berkeadaban (Lestari, 

2024). 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Konsep dan Prinsip Dasar Ta’zir dalam Hukum Islam 

Dalam sistem hukum Islam, ta’zir memiliki kedudukan yang sangat penting 

sebagai salah satu bentuk hukuman yang bersifat fleksibel dan kontekstual. Berbeda 

dengan hudūd dan qishāṣ yang hukumannya sudah ditetapkan secara tegas dalam nash 



70    Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

(Al-Qur’an dan hadis), ta’zir merupakan jenis hukuman yang penetapannya diserahkan 

kepada kebijakan ulil amri atau hakim. Secara etimologis, istilah ta’zir berasal dari akar 

kata ‘azzara–yu‘azziru–ta‘zīran yang bermakna menolak, mencegah, mendidik, dan 

menghormati. Dalam konteks hukum, makna tersebut menunjukkan bahwa ta’zir tidak 

hanya bertujuan menghukum pelaku kejahatan, tetapi juga mendidik, memperbaiki, dan 

mengembalikan kesadaran moral pelaku agar tidak mengulangi perbuatannya (Syarbaini, 

2023). 

Secara bahasa ta 'zîr bermakna al-man'u artinya pencegahan. Hal ini juga terdapat 

di dalam Al-Qur'an, Allah SWT berfirman di dalam surat Al-Fath ayat 9: 

يْلًً  اَصِّ حُوْهُ بكُْرَةً وَّ بِّٰ رُوْهُُۗ وَتسُ َ رُوْهُ وَتوَُقِّٰ ٖ وَتعَُزِّٰ ِّ وَرَسُوْلِِّ لٰلّه نوُْا بِِّ ِّٰتُؤْمِّ  ل

Artinya: “Agar kamu sekalian beriman kepada Allah dan Rasul-Nya, menguatkan 

(agama)-Nya, membesarkan-Nya, dan bertasbih kepada-Nya, baik pagi maupun 

petang.” 

Secara terminologis, para ulama mendefinisikan ta’zir sebagai bentuk hukuman 

yang tidak ditentukan kadarnya dalam syariat, dan penetapannya diserahkan kepada 

penguasa berdasarkan tingkat kesalahan serta kondisi sosial masyarakat. Hal ini 

memberikan ruang bagi hukum Islam untuk tetap relevan dalam menghadapi dinamika 

masyarakat modern yang terus berubah. Imam al-Māwardī menjelaskan bahwa ta’zir 

dapat diterapkan terhadap segala bentuk pelanggaran yang tidak termasuk dalam kategori 

hudūd dan qishāṣ, baik yang bersifat individu maupun sosial. Dengan demikian, ta’zir 

menjadi instrumen hukum Islam yang paling adaptif karena mampu menyesuaikan diri 

dengan kebutuhan keadilan dan kemaslahatan masyarakat di setiap zaman (Novalia, 

2024). 

Tujuan utama dari pelaksanaan hukuman ta’zir bukanlah semata-mata untuk 

memberikan efek jera, tetapi juga untuk mencapai tiga tujuan besar hukum Islam, yakni 

ta’dībī (pendidikan moral pelaku), zajrī (pencegahan terhadap kejahatan), dan wiqāyī 

(perlindungan terhadap masyarakat) untuk menegakkan keadilan, pelaku jarimah (para 

pelanggar hukum), untuk menciptakan kemaslahatan (kesejahteraan) dalam masyarakat, 

dan untuk menjaga hak asasi manusia (HAM) dalam Islam. Sedangkan prinsip dasar 

penetapan 'uqubat (hukuman) ta'zir adalah untuk mengagunggkan syari'at Allah SWT 

(syari'at Islam). Tiga dimensi tersebut menegaskan bahwa ta’zir memiliki orientasi yang 

jauh lebih luas daripada sekadar pembalasan. Hukuman ini dimaksudkan untuk 

memperbaiki individu, menjaga stabilitas sosial, dan melindungi kepentingan umum dari 

kerusakan (fasād). Karena itu, ta’zir harus diterapkan dengan memperhatikan nilai-nilai 

keadilan, kemanusiaan, dan proporsionalitas dalam setiap kasus (Sunarto, 2020). 

Dalam kerangka maqāṣid al-syarī‘ah, ta’zir memiliki peran strategis untuk 

menjaga lima tujuan pokok syariat (al-ḍarūriyyāt al-khamsah), yaitu perlindungan 

terhadap agama (ḥifẓ al-dīn), jiwa (ḥifẓ al-nafs), akal (ḥifẓ al-‘aql), keturunan (ḥifẓ al-

nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). Pelanggaran terhadap lima hal tersebut dapat dikenakan 

sanksi ta’zir apabila tidak termasuk dalam kategori hudūd. Misalnya, perbuatan yang 



Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta’zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...]    71 

merusak ketertiban umum, penipuan, korupsi, atau penghinaan terhadap simbol agama 

dapat dijatuhi hukuman ta’zir dengan kadar yang ditentukan oleh hakim. Dengan 

demikian, ta’zir menjadi instrumen dinamis dalam menjaga tatanan sosial yang harmonis 

dan berkeadilan. Selain itu, prinsip dasar ta’zir juga menekankan pentingnya 

discretionary justice, yakni kebebasan hakim dalam menilai fakta dan menentukan bentuk 

hukuman yang paling tepat. Dalam praktiknya, bentuk ta’zir dapat berupa teguran, 

peringatan keras, denda, penjara, pengasingan, hingga hukuman fisik yang tidak 

melampaui batas hudūd (Rahimzai, 2023). Dengan prinsip ini, Islam sebenarnya telah 

mengenal konsep individualisasi hukuman sebagaimana diadopsi dalam hukum pidana 

modern, di mana setiap pelaku diperlakukan sesuai dengan tingkat kesalahannya, bukan 

secara seragam tanpa mempertimbangkan faktor-faktor personal (Akramov, 2024). 

Dari sisi historis, pelaksanaan ta’zir telah dilakukan sejak masa Khulafā’ al-

Rāsyidīn. Khalifah ‘Umar bin Khattab misalnya, menjatuhkan hukuman ta’zir terhadap 

pejabat yang lalai atau menyalahgunakan wewenangnya, dengan tujuan menjaga keadilan 

sosial dan kepercayaan publik. Praktik ini menunjukkan bahwa ta’zir bukan semata-mata 

bentuk hukuman pidana, tetapi juga mekanisme kontrol moral dan sosial terhadap 

penyimpangan kekuasaan. Maka dari itu, ta’zir mengandung unsur etik dan nilai 

kemasyarakatan yang tinggi. Dalam dimensi moral dan spiritual, ta’zir juga berfungsi 

sebagai bentuk kasih sayang Allah kepada hamba-Nya. Melalui hukuman ta’zir, 

seseorang diingatkan akan kesalahannya dan diberikan kesempatan untuk memperbaiki 

diri sebelum dihisab di akhirat. Oleh karena itu, pelaksanaan ta’zir harus dilakukan 

dengan penuh hikmah, tidak boleh disertai kebencian, dendam, atau niat merendahkan 

pelaku. Prinsip kemanusiaan dalam Islam mengajarkan bahwa hukuman seharusnya 

menjadi sarana penyadaran, bukan penyiksaan (Nuraisyah, 2021). 

Ta’zir mencerminkan keseimbangan antara keadilan (‘adl) dan kemaslahatan 

(maṣlaḥah). Sistem ini menunjukkan bahwa Islam bukanlah hukum yang kaku, tetapi 

hukum yang hidup (living law) yang mampu beradaptasi dengan perkembangan zaman. 

Dalam konteks sistem hukum pidana modern, nilai-nilai ta’zir seperti keadilan 

proporsional, tujuan rehabilitatif, dan perlindungan masyarakat sangat relevan untuk 

dijadikan inspirasi reformasi hukum nasional yang lebih humanis dan berkeadilan sosial 

(Saifudin, 2025). Ta’zir juga menegaskan bahwa hukum harus mampu memberikan ruang 

diskresi yang bertanggung jawab sehingga hakim dapat menyesuaikan jenis dan tingkat 

hukuman dengan karakteristik pelaku, kondisi sosial, serta dampak perbuatan yang 

dilakukan. Pendekatan ini sangat penting dalam menghadapi kompleksitas kejahatan 

modern yang tidak selalu dapat diselesaikan dengan pola pemidanaan seragam. Dalam 

perspektif hukum progresif, fleksibilitas ta’zir menjadi bukti bahwa hukum Islam lebih 

menekankan kemanfaatan sosial dibandingkan kepatuhan kaku terhadap teks. Ta’zir 

membuka jalan bagi integrasi nilai moral, etika, dan psikologi dalam penentuan putusan 

yang lebih berorientasi pada pemulihan. Model ini sangat dibutuhkan ketika sistem 

pemidanaan modern menghadapi krisis kelebihan penghuni lembaga pemasyarakatan 

yang berujung pada tidak optimalnya fungsi pembinaan (Ningtias, 2023).  



72    Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

Dengan adanya pendekatan ta’zir, hukuman dapat disesuaikan menjadi lebih 

variatif, termasuk berbentuk edukasi, layanan sosial, mediasi, atau pengawasan khusus. 

Hal ini memberi peluang besar untuk mendorong reintegrasi sosial bagi pelaku kejahatan, 

sehingga mengurangi risiko residivisme. Ta’zir juga mendorong peran aktif masyarakat 

dalam proses penegakan hukum sehingga keadilan tidak hanya menjadi urusan negara, 

tetapi juga kepentingan bersama. Pendekatan yang berorientasi pada kemaslahatan ini 

membuat ta’zir memiliki titik temu yang kuat dengan prinsip restorative justice yang kini 

menjadi tren global. Ta’zir tidak hanya kompatibel dengan perkembangan teori 

pemidanaan modern, tetapi bahkan dapat menawarkan paradigma baru yang lebih adaptif 

dan humanis. Relevansi ini menjadi semakin kuat ketika sistem hukum nasional berupaya 

memperbaiki kekurangan-kekurangan dalam KUHP dan tata pemidanaan kontemporer. 

Implementasi nilai ta’zir dapat menjadi jembatan konseptual antara hukum normatif dan 

kebutuhan masyarakat modern yang terus berubah. Ta’zir layak dipertimbangkan sebagai 

inspirasi normatif dalam merancang pemidanaan yang lebih berkeadilan, efektif, dan 

berorientasi pada perlindungan sosial. Integrasi ini pada akhirnya memperkaya khazanah 

pemikiran hukum Indonesia dalam upaya membangun sistem pemidanaan yang tidak 

hanya menghukum, tetapi juga memanusiakan (Fahmi, 2025). 

Perbandingan Konsep Pemidanaan antara Hukum Islam dan Hukum Pidana 

Modern 

Konsep pemidanaan dalam hukum Islam dan hukum pidana modern sama-sama 

bertujuan untuk menciptakan keadilan dan ketertiban dalam masyarakat, namun 

keduanya berbeda secara mendasar dalam hal landasan filosofis, sumber hukum, dan 

tujuan akhir. Dalam hukum Islam, pemidanaan bersumber dari Al-Qur’an, Hadis, ijma’, 

dan qiyas yang memiliki sifat ilahiah dan absolut. Hukuman dalam Islam tidak hanya 

dimaksudkan sebagai pembalasan atas kejahatan, tetapi juga sebagai bentuk penyucian 

jiwa (tathir) dan pendidikan moral (ta’dib) bagi pelaku agar kembali ke jalan yang benar. 

Tujuan utamanya adalah menegakkan hak Allah dan hak manusia serta menjaga lima 

prinsip dasar kehidupan (maqashid al-syari’ah), yaitu menjaga agama, jiwa, akal, 

keturunan, dan harta. Sementara itu, dalam hukum pidana modern, konsep pemidanaan 

berakar pada positivisme hukum, yaitu pandangan bahwa hukum adalah hasil ciptaan 

manusia yang berfungsi untuk melindungi kepentingan sosial. Sumber hukumnya berasal 

dari peraturan perundang-undangan yang dapat berubah sesuai perkembangan 

masyarakat dan nilai-nilai kemanusiaan (Ibrahim, 2025).  

Tujuan pemidanaan modern lebih bersifat sekuler dan rasional, berfokus pada 

pembalasan (retributive theory), pencegahan (deterrence theory), serta rehabilitasi 

(rehabilitative theory) terhadap pelaku kejahatan. Dengan demikian, sistem hukum 

pidana modern cenderung menitikberatkan pada fungsi sosial dan kemanusiaan, bukan 

aspek keagamaan. Dalam aspek bentuk dan jenis hukuman, hukum Islam mengenal tiga 

kategori utama, yaitu hudud, qisas dan diyat, serta ta’zir. Hudud merupakan hukuman 

yang telah ditentukan langsung oleh Allah SWT seperti potong tangan bagi pencuri, rajam 

bagi pezina, dan cambuk bagi peminum khamr. Qisas dan diyat berkaitan dengan 



Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta’zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...]    73 

pelanggaran terhadap jiwa dan anggota badan, yang memberi hak kepada korban atau 

keluarganya untuk menuntut balasan setimpal atau menggantinya dengan diyat (denda). 

Adapun ta’zir adalah hukuman yang diserahkan kepada kebijakan penguasa atau hakim 

sesuai dengan tingkat kesalahan pelaku dan kondisi masyarakat (Anggraini, 2024). 

Sebaliknya, hukum pidana modern mengenal pidana pokok (seperti penjara, denda, 

hukuman mati) dan pidana tambahan (seperti pencabutan hak atau penyitaan barang), 

serta mengenalkan sistem pidana bersyarat dan rehabilitasi sosial, yang tidak ditemukan 

dalam konsep hukum Islam klasik. 

Dari segi prinsip pertanggungjawaban, hukum Islam menekankan pada niat (al-

niyyah) dan kesengajaan dalam perbuatan, sebagaimana hadis Nabi Muhammad SAW:  

نِّ  ، قاَلَ  أَخْبَََ يد   الَأنصَْارِّيُّ يَ  بْنُ  سَعِّ ثنَاَ يََْ ثنََا سُفْيَانُ، قاَلَ  :حَدَّ ، قاَلَ  :حَدَّ بيَِّْْ ِّ  بنُْ  الزُّ يُّ  عَبْدُ  اللَّّ ثنَاَ الحمَُيْدِّ مَامُ  البُخَارِّيُّ  :حَدَّ
ِ
 قاَلَ  الإ

َّمَا ن
ِ
نْبََِّ  يقَُولُ  :ا َ  اللُ  عَنْهُ  علََ  المِّْ ابِّ  رَضِّ عْتُ  عَُُرَ  بْنَ  الخَْطَّ َّ  يقَُولُ  :سََِّ عَ  علَْقمََةَ  بْنَ  وَقَّاص   اللَّيْثِّ َّهُ  سََِّ ، أَن يُّ يَ  التَّيْمِّ برَْاهِّ

ِ
دُ  بنُْ  ا  مُحَمَّ

نيَْا ُ ْرَتهُُ  لِِّ ، وَمَنْ  كََنتَْ  هِِّ ِّ ِّ  وَرَسُولِِّ لَ  اللَّّ
ِ
ِّ  فهَِّجْرَتهُُ  ا ِّ  وَرَسُولِِّ لَ  اللَّّ

ِ
رَْتهُُ  ا َّمَا لِّكُِّٰ  امْرِّئ   مَا  نوََى، فمََنْ  كََنتَْ  هِِّ ن

ِ
، وَا لنِّٰيَّاتِّ  الَأعَُْالُ  بِِّ

ليَْهِّ 
ِ
لَ  مَا هَاجَرَ  ا

ِ
يبُُاَ أَوِّ  امْرَأَة   ينَْكِّحُهاَ فهَِّجْرَتهُُ  ا  يصُِّ

Artinya: “Sesungguhnya amal perbuatan tergantung pada niatnya, dan setiap 

orang akan mendapatkan sesuai dengan apa yang ia niatkan. Barang siapa 

hijrahnya karena Allah dan Rasul-Nya, maka hijrahnya kepada Allah dan Rasul-

Nya. Namun barang siapa hijrahnya untuk dunia yang ingin ia peroleh, atau 

karena wanita yang ingin ia nikahi, maka hijrahnya kepada apa yang menjadi 

tujuan hijrahnya." 

Dapat diketahui bahwa, seseorang tidak dapat dihukum jika perbuatannya 

dilakukan tanpa niat jahat atau karena kelalaian yang tidak disengaja. Dalam hukum 

pidana modern, prinsip yang digunakan adalah asas kesalahan (schuld), di mana pelaku 

dapat dipidana jika terbukti memiliki unsur kesengajaan (dolus) atau kelalaian (culpa). 

Dengan demikian, hukum Islam lebih menekankan aspek moral dan spiritual, sedangkan 

hukum pidana modern menekankan aspek rasional dan legal-formal. Dari perspektif 

tujuan keadilan, hukum Islam bersifat transendental (teosentris), karena keadilan 

didasarkan pada kehendak dan hukum Allah SWT. Pemidanaan dalam Islam dipandang 

sebagai upaya menegakkan keadilan ilahiah dan menjaga keseimbangan sosial yang 

bernilai ibadah. Sedangkan hukum pidana modern bersifat antroposentris, di mana 

keadilan diukur berdasarkan norma sosial dan hukum positif yang dibuat manusia. Oleh 

karena itu, hukum pidana modern menekankan kesetaraan di depan hukum dan 

perlindungan hak asasi manusia (Alasti, 2024). 

Pemidanaan dalam hukum Islam dan hukum pidana modern memiliki kerangka 

konseptual yang berbeda meskipun terkadang memiliki tujuan yang saling melengkapi 

yakni menegakkan keadilan dan menjaga ketertiban sosial. Dalam hukum Islam, sanksi 

taʿzīr digunakan untuk kasus-kasus yang tidak diatur secara tegas oleh nash, dengan 

fleksibilitas dalam jenis dan kadar hukuman. Sementara itu, dalam hukum pidana modern, 

setiap tindak pidana harus diatur dalam undang-undang (nullum crimen, nulla poena sine 

lege). Prinsip legalitas ini menjamin bahwa seseorang tidak dapat dihukum kecuali 



74    Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

berdasarkan aturan yang sudah ada. Maka dari itu, salah satu perbedaan mendasar adalah 

bahwa taʿzīr memungkinkan ruang interpretatif hakim, sedangkan hukum modern 

membatasi ruang tersebut secara ketat. Dalam aspek sumber pengambilan keputusan 

hukuman, hukum Islam melalui taʿzīr menjadikan ijtihad, kebijakan penguasa, dan 

maslahat masyarakat sebagai dasar (Majid, 2025). Hakim memiliki kewenangan moral 

dan kontekstual untuk mempertimbangkan faktor sosial, kondisi pelaku, dampak 

kejahatan, dan maslahat umum ketika menjatuhkan sanksi. 

 Sebaliknya, dalam hukum modern, hakim umumnya terikat oleh ketentuan 

undang-undang   dan pedoman penjatuhan hukuman (misalnya buku pedoman) yang 

cenderung baku dan kurang fleksibel. Hal ini menyebabkan perbandingan antara 

keduanya terlihat pada seberapa besar ruang interpretasi yang diberikan kepada hakim. 

Ketiga, mengenai tujuan pemidanaan, taʿzīr dalam hukum Islam tidak hanya 

memprioritaskan efek jera, tetapi juga aspek rehabilitatif, pendidikan moral, dan 

perlindungan masyarakat. Dalam banyak risalah fiqh, para ulama menekankan bahwa 

taʿzīr harus mengarah kepada perbaikan kondisi pelaku, bukan sekadar menghukumnya. 

Sementara itu, hukum modern sering terbagi menjadi tujuan-tujuan seperti retributif 

(pembalasan), deterens (pencegahan), incapacitation (penahanan), dan rehabilitasi. 

Perpaduan tujuan itulah yang membuat sistem modern lebih kompleks, tetapi juga kadang 

sulit dioperasikan konsisten di lapangan. Keempat, dari segi fleksibilitas hukuman, taʿzīr 

unggul karena tingkat sanksinya dapat disesuaikan dengan skala kesalahan, kesiapan 

pelaku untuk berubah, dan kondisi sosial sekitar (Ulum, 2023).  

Ini memungkinkan hakim atau otoritas untuk melakukan penyesuaian agar 

hukuman relevan dan proporsional. Di sisi lain, dalam sistem hukum modern, fleksibilitas 

seringkali dibatasi oleh minimum-maksimum yang ditetapkan dalam undang-undang. 

Keterbatasan ini bisa mengakibatkan hukuman yang terlalu ringan untuk kasus berat atau 

terlalu berat untuk kasus ringan. Dalam hal aspek perlindungan hak asasi manusia, taʿzīr 

harus dijalankan dengan prinsip keadilan, tidak menyiksa, dan proporsional. Dalam 

tradisi fiqh, ada batasan agar hukuman taʿzīr tidak melampaui derajat yang wajar dan 

tidak berlaku sewenang-wenang. Sebaliknya, hukum pidana modern telah 

mengembangkan instrumen perlindungan HAM seperti hak banding, mekanisme 

pengawasan, dan sistem pengadilan yang adil. Namun, dalam praktiknya, pelemahan 

lembaga pengawasan kadang menyebabkan pelanggaran yang mirip dengan absolutisme 

hukuman. Perbandingan ini menyoroti bahwa taʿzīr tetap harus dijalankan dalam 

kerangka regulasi agar tidak melanggar hak asasi (Husairi, 2018). 

 Soal legitimasi sosial dan nilai moral, taʿzīr memiliki keunggulan karena berakar 

dari nilai-nilai agama dan moral yang hidup di masyarakat Muslim. Hukuman yang 

mencerminkan keadilan moral lebih mudah diterima secara kultural dibanding yang 

semata-mata teknis. Dalam hukum modern, sistem kadang menghadapi resistensi 

masyarakat karena hukum hukum positif dianggap kurang menyentuh nilai-nilai hati 

nurani. Dalam konteks Indonesia, legitimasi sosial ini menjadi aspek penting agar hukum 

tidak hanya efektif secara legal tetapi juga diterima secara sosial (Safira, 2025). Dalam 



Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta’zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...]    75 

perspektif efektivitas, taʿzīr dapat menghasilkan efek jera yang dalam karena hukuman 

yang dijatuhkan juga bernilai moral dan edukatif. Pelaku merasa bukan hanya dihukum, 

tetapi juga diajak merenungkan kembali kesalahannya. Sementara itu, beberapa penelitian 

di negara-negara dengan sistem pidana modern menunjukkan bahwa hukuman yang keras 

tidak selalu menurunkan angka kejahatan dan kadang malah meningkatkan residivisme. 

Oleh karena itu, perbandingan menunjukkan bahwa taʿzīr berpotensi memberikan 

psikologis keadilan yang lebih kuat. 

Dengan mempertimbangkan seluruh aspek itu sumber hukum, fleksibilitas, 

tujuan, perlindungan HAM, legitimasi sosial, dan efektivitas dapat disimpulkan bahwa 

taʿzīr dan sistem pemidanaan modern memiliki kelebihan dan kelemahan masing-masing. 

Akan tetapi, taʿzīr menawarkan sebuah alternatif yang kompleks dan kaya nilai moral 

yang dapat memperkaya sistem pemidanaan modern. Integrasi elemen-elemen dari taʿzīr 

ke dalam sistem hukum positif, dengan menjaga kerangka regulasi dan perlindungan hak 

asasi, bisa menjadi langkah progresif menuju hukum pidana yang lebih adil, manusiawi, 

dan kontekstual (Novalia, 2024). 

Relevansi Taʿzīr sebagai Alternatif Pemidanaan di Era Modern 

Relevansi taʿzīr sebagai alternatif pemidanaan dalam sistem hukum pidana 

modern menjadi semakin penting di tengah krisis moral dan meningkatnya angka 

kriminalitas yang tidak mampu ditangani hanya dengan pendekatan legalistik. Dalam 

konteks hukum Islam, taʿzīr menekankan keseimbangan antara hukuman dan perbaikan 

moral pelaku, berbeda dengan sistem pidana modern yang sering kali lebih berorientasi 

pada pembalasan. Konsep taʿzīr memandang kejahatan tidak hanya sebagai pelanggaran 

hukum, tetapi juga sebagai bentuk penyimpangan moral yang perlu disembuhkan. 

Dengan demikian, taʿzīr menghadirkan paradigma baru dalam reformasi hukum pidana, 

yaitu mengintegrasikan nilai-nilai moral dan kemaslahatan sosial dalam penegakan 

hukum. Dalam hukum pidana modern, munculnya konsep restorative justice 

menunjukkan adanya upaya mendekatkan sistem sekuler dengan nilai-nilai keadilan 

substantif yang selama ini menjadi ciri khas taʿzīr. Restorative justice menempatkan 

pelaku, korban, dan masyarakat sebagai tiga pilar utama dalam proses pemulihan 

hubungan sosial pasca-kejahatan. Prinsip ini sejatinya telah lama dikenal dalam taʿzīr, di 

mana pelaku didorong untuk bertanggung jawab, menyesal, dan memperbaiki akibat 

perbuatannya terhadap korban maupun masyarakat. Relevansi inilah yang membuat taʿzīr 

dapat menjadi model alternatif pemidanaan yang lebih manusiawi dan berkeadilan di era 

modern (Sodik, 2024). 

Selain itu, taʿzīr juga menawarkan fleksibilitas dalam menentukan jenis dan kadar 

hukuman sesuai konteks sosial dan kondisi pelaku. Hal ini sangat relevan dengan 

tantangan hukum modern yang dihadapkan pada beragam bentuk kejahatan baru seperti 

cybercrime, korupsi, dan kejahatan lingkungan yang tidak selalu dapat dijangkau oleh 

aturan pidana konvensional. Prinsip fleksibilitas taʿzīr memberi ruang bagi hakim atau 

pembuat kebijakan untuk menyesuaikan hukuman berdasarkan maqāṣid al-syarīʿah 

tujuan syariat yang menekankan kemaslahatan dan keadilan. Oleh karena itu, penerapan 



76    Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

nilai-nilai taʿzīr dapat menjadi solusi terhadap rigiditas hukum positif modern. Lebih 

jauh, konsep taʿzīr sangat relevan dengan gagasan reformasi pemasyarakatan yang 

menekankan rehabilitasi, bukan sekadar pemenjaraan. Dalam Islam, hukuman taʿzīr 

dapat berupa nasihat, denda, pengasingan, atau tindakan sosial yang bersifat edukatif. 

Prinsip ini sejalan dengan tujuan sistem pemasyarakatan modern yang berupaya 

mengembalikan pelaku agar menjadi anggota masyarakat yang produktif (Muhibban, 

2023). Dengan demikian, nilai-nilai taʿzīr tidak bertentangan dengan semangat hukum 

modern, tetapi justru melengkapinya dengan dimensi spiritual dan moral yang selama ini 

terabaikan. 

Di Indonesia, penerapan nilai taʿzīr dapat diintegrasikan dalam sistem hukum 

nasional melalui pendekatan moral keagamaan dan keadilan sosial. Misalnya, dalam 

praktik peradilan pidana, hakim dapat mempertimbangkan faktor sosial, psikologis, dan 

spiritual pelaku sebagai dasar pemberian hukuman. Pendekatan ini sejalan dengan 

semangat Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem Peradilan Pidana Anak, 

yang menekankan pada pembinaan dan pemulihan, bukan pembalasan. Nilai-nilai ini 

selaras dengan filosofi taʿzīr, di mana tujuan utama hukuman adalah untuk memperbaiki, 

bukan menghancurkan pelaku. Relevansi taʿzīr juga dapat dilihat dari kemampuannya 

menjawab tantangan keadilan substantif di tengah masyarakat plural. Sistem pidana 

modern yang bersifat universal terkadang gagal memahami nilai-nilai lokal dan 

keagamaan masyarakat. Dalam konteks Indonesia yang berlandaskan Pancasila, 

penerapan prinsip taʿzīr dapat memperkuat dimensi moral dan spiritual hukum nasional. 

Dengan demikian, taʿzīr tidak hanya menjadi bagian dari hukum Islam semata, tetapi juga 

menjadi inspirasi bagi pembaruan hukum nasional yang lebih kontekstual dan berakar 

pada nilai-nilai keadilan sosial bangsa Indonesia (Habibillah, 2025). 

Implementasi nilai taʿzīr dalam hukum positif tidak dapat dilakukan secara 

tekstual, melainkan perlu melalui pendekatan kontekstual dan akademik. Dibutuhkan 

kajian ilmiah dan politik hukum yang matang agar nilai-nilai taʿzīr dipahami dengan 

tepat. Sinergi antara para ulama, akademisi, dan pembuat kebijakan sangat diperlukan 

dalam merumuskan hukum yang tidak hanya adil secara yuridis, tetapi juga bermakna 

secara moral dan sosial. Berdasarkan seluruh analisis di atas, dapat disimpulkan bahwa 

relevansi taʿzīr dalam sistem hukum pidana modern sangat kuat, terutama dalam konteks 

pencarian keadilan yang holistik. Taʿzīr menggabungkan unsur moral, spiritual, dan sosial 

dalam satu kesatuan yang utuh, sehingga mampu memberikan alternatif terhadap sistem 

pemidanaan modern yang cenderung kering nilai. Dengan mengadopsi prinsip-prinsip 

taʿzīr, hukum pidana modern dapat menjadi lebih manusiawi, kontekstual, dan sesuai 

dengan kebutuhan masyarakat kontemporer yang menghendaki keseimbangan antara 

keadilan hukum dan kemaslahatan sosial (Anggraini, 2024). 

Integrasi Nilai-nilai Taʿzīr dalam Reformasi Sistem Hukum Pidana Nasional 

Integrasi nilai-nilai taʿzīr dalam sistem hukum pidana nasional merupakan upaya 

strategis untuk menggabungkan nilai-nilai keislaman yang humanistik dengan prinsip-

prinsip hukum positif yang modern. Hukum pidana nasional Indonesia sejatinya tidak 



Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta’zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...]    77 

terlepas dari pengaruh sistem hukum kolonial Belanda, yang cenderung retributif dan 

menekankan aspek hukuman semata (Ibrahim, 2025). Namun, seiring berkembangnya 

paradigma hukum ke arah keadilan restoratif, muncul kesadaran bahwa sistem hukum 

Indonesia perlu digali dari nilai-nilai lokal dan religius yang hidup di masyarakat. Di 

sinilah prinsip taʿzīr relevan untuk dijadikan rujukan moral dan filosofis, karena 

menekankan keseimbangan antara keadilan, kemaslahatan, dan pendidikan moral pelaku 

tindak pidana. Secara filosofis, integrasi nilai taʿzīr sejalan dengan sila kedua dan kelima 

Pancasila, yakni “Kemanusiaan yang adil dan beradab” serta “Keadilan sosial bagi 

seluruh rakyat Indonesia.” Prinsip kemanusiaan dan keadilan sosial yang terkandung 

dalam Pancasila merupakan cerminan nilai-nilai maqāṣid al-syarīʿah dalam Islam yang 

menekankan perlindungan terhadap agama (ḥifẓ ad-dīn), jiwa (ḥifẓ an-nafs), akal (ḥifẓ al-

ʿaql), keturunan (ḥifẓ an-nasl), dan harta (ḥifẓ al-māl). Oleh sebab itu, penerapan nilai 

taʿzīr bukanlah bentuk islamisasi hukum, tetapi penguatan nilai kemanusiaan dan 

moralitas dalam hukum nasional yang selama ini mulai tergerus oleh pendekatan 

positivistik (Masriani, 2023). 

Secara yuridis, integrasi nilai taʿzīr dapat diwujudkan melalui reformasi kebijakan 

pemidanaan yang berorientasi pada rehabilitasi, bukan pembalasan. Konsep ini sejalan 

dengan restorative justice yang kini menjadi landasan dalam beberapa regulasi di 

Indonesia, seperti dalam Undang-Undang Nomor 11 Tahun 2012 tentang Sistem 

Peradilan Pidana Anak dan Peraturan Kepolisian Nomor 8 Tahun 2021 tentang 

Penanganan Tindak Pidana Berdasarkan Keadilan Restoratif (Tarsono, 2022). Kedua 

regulasi tersebut membuka ruang bagi pendekatan taʿzīr, karena sama-sama menekankan 

pemulihan hubungan sosial, tanggung jawab moral pelaku, dan kemaslahatan masyarakat. 

Dari sisi sosiologis, penerapan nilai taʿzīr dalam sistem hukum pidana nasional memiliki 

relevansi tinggi karena masyarakat Indonesia dikenal religius dan menjunjung tinggi nilai 

moral. Nilai-nilai agama telah lama menjadi pedoman etika sosial yang kuat, terutama di 

daerah-daerah dengan tradisi Islam yang kental seperti Aceh, Sumatera Barat, dan 

sebagian wilayah Kalimantan Selatan. Integrasi nilai taʿzīr bukan hanya akan 

memperkuat karakter hukum nasional, tetapi juga memperkokoh kepercayaan masyarakat 

terhadap sistem peradilan (Hady, 2025). 

Dalam praktiknya, penerapan nilai taʿzīr dapat dilakukan melalui kebijakan 

alternatif pemidanaan seperti program pembinaan sosial, kerja sosial, konseling moral, 

atau pelatihan keterampilan bagi narapidana. Pendekatan ini bukan hanya efektif dalam 

mengurangi tingkat residivisme, tetapi juga mencerminkan nilai-nilai taʿzīr yang 

berorientasi pada pendidikan dan perbaikan akhlak. Integrasi nilai taʿzīr dalam hukum 

nasional tidak dapat dilakukan secara formalistik tanpa kajian mendalam. Diperlukan 

pendekatan akademik dan metodologis agar nilai-nilai taʿzīr dapat disesuaikan dengan 

sistem hukum yang pluralistik dan berbasis Pancasila. Salah satu tantangan utama adalah 

persepsi sebagian masyarakat yang masih menganggap hukum Islam bersifat kaku dan 

represif. Padahal, taʿzīr justru bersifat dinamis dan fleksibel, menyesuaikan dengan 

kebutuhan zaman serta mempertimbangkan aspek kemaslahatan (Azzahidi, 2025). 



78    Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

Di sisi lain, peran lembaga pendidikan hukum dan lembaga peradilan juga sangat 

penting dalam proses integrasi nilai taʿzīr. Perguruan tinggi hukum di Indonesia perlu 

memasukkan kajian hukum Islam secara komparatif agar calon penegak hukum 

memahami esensi moral dan kemaslahatan dalam sistem hukum Islam. Selain itu, hakim 

dan jaksa perlu dilatih untuk mengedepankan pendekatan keadilan substantif yang 

mempertimbangkan nilai-nilai sosial dan moral, bukan hanya teks undang-undang 

(Darmawan, 2025). Dengan demikian, nilai taʿzīr dapat benar-benar terinternalisasi 

dalam praktik hukum, bukan hanya pada tataran wacana akademik. Integrasi nilai taʿzīr 

dalam reformasi hukum pidana nasional dapat menjadi landasan menuju sistem hukum 

yang lebih berkeadilan dan bermartabat.  

KESIMPULAN  

Konsep ta’zir dalam hukum pidana Islam menawarkan pendekatan pemidanaan 

yang sarat nilai moral, kemanusiaan, dan keadilan sosial. Dalam sistem ini, ta’zir tidak 

hanya dimaknai sebagai hukuman bagi pelaku pelanggaran, tetapi juga sebagai sarana 

edukatif untuk memperbaiki perilaku individu dan memulihkan tatanan sosial yang 

terganggu. Hakim diberikan kebebasan yang luas untuk menentukan bentuk dan kadar 

hukuman, sesuai dengan tingkat kesalahan, situasi sosial, dan kemaslahatan umum. Hal 

ini berbeda dengan sistem hukum pidana modern yang cenderung kaku dan berbasis pada 

undang-undang tertulis yang seragam tanpa mempertimbangkan konteks moral dan 

spiritual pelaku.Oleh karena itu, relevansi ta’zir tampak jelas ketika dihadapkan pada 

kebutuhan sistem hukum pidana modern yang menuntut fleksibilitas dan humanisasi 

dalam penegakan hukum. Lebih jauh lagi, sistem pemidanaan modern yang didominasi 

paradigma retributive justice (keadilan pembalasan) kerap dinilai tidak mampu 

menimbulkan efek jera yang berkelanjutan. Pemidanaan yang hanya fokus pada 

pemberian sanksi sering kali gagal mengubah perilaku pelaku secara mendasar. 

 

DAFTAR PUSTAKA  

Abdul, Majid. (2025). Islamic Legal Reform Besad on Maqasid Shariah: A Study of al-

Ghazali’s Thoughts and Its Relevance in the Context of Indonesian Family Law. 

USRAH: Jurnal Hukum Keluarga Islam, 6(4). 

https://doi.org/10.46773/usrah.v6i4.2195 

Adnan, M., Uyuni, B., Saleh, M., Siagian, N., & Judijanto, L. (2025). The Concept of 

Taʿzir in Fiqh Jinayat and Its Relevance to Traffic Ticket Sanctions in Indonesian 

Traffic Law. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 10(2), 853–872. 

https://doi.org/10.29240/jhi.v10i2.12626 

Agustar, A., & … (2024). Utilizing science and Maqāṣid al-Sharīʿah in resolving 

contemporary issues of Islamic family law. Al-Manahij: Jurnal Kajian Hukum 

Islam, 18(1), 17–36. https://doi.org/10.24090/mnh.v18i1.10571 

Akramov, M. (2024). Ta’dhir in Islamic Law: Types of Crimes and Punishments. Jurnal 

ISO: Jurnal Ilmu Sosial, Politik dan Humaniora, 4(2), 7. 

https://doi.org/10.53697/iso.v4i2.1861 

https://doi.org/10.46773/usrah.v6i4.2195
https://doi.org/10.29240/jhi.v10i2.12626
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i1.10571
https://doi.org/10.53697/iso.v4i2.1861


Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta’zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...]    79 

Anggraini, E. M. P., & Fatwa, F. (2024). Sanksi Taʿzir Sebagai Hukuman dalam 

Perbuatan Melawan Hukum dalam Hukum Pidana Islam. CLJ: Celestial Law 

Journal, 2(2), 154–164. https://journal.unsuri.ac.id/index.php/clj/article/view/598 

Anggraini, S., Pulungan, S. Z., Rahma, A., Puspita, A. N., Solin, R., & Mapaung, Z. A. 

(2024). Penerapan Asas Hukum Pidana Islam dalam Mengatasi Kejahatan 

Kontemporer. Mediation: Journal of Law, 3(3). 

https://doi.org/10.51178/mjol.v3i2.2316. 

Anwar, R. (2024). The Concept of Restorative Justice in Criminal Law from the 

Perspective of Islamic Criminal Law. In Proceedings of the International 

Conference on Environmental Law and Mining Law (ICTA II-MIL 2023). EAI. 

https://doi.org/10.4108/eai.21-10-2023.2343525 

Aslati, A. A., Silawati, A., Arisman, & Siti Arafah. (2024). Utilizing Science and Maqasid 

al-Shariah in Resolving Contemporary Issues of Islamic Family Law. Al-

Manahhij: Jurnal Kajian Hukum Islam, 18(1), 17-36. 

https://doi.org/10.24090/mnh.v18i1.10571 

Ayyubi, A. S. Al-, & Erniwati, E. (2023). Restoratif Justice pada Kasus Kekerasan dalam 

Rumah Tangga menurut Perspektif Hukum Pidana Islam. Ta’zir: Jurnal Hukum 

Pidana, 7(1), 66–79. https://doi.org/10.19109/tazir.v7i1.18384 

Azzahidi, Y. (2024). Analisis Konsep Ta’zir dalam Penanggulangan Tindak Pidana 

Asusila Menurut Hukum Pidana Islam. Journal of Legal and Judicial Studies 

(JLJS), 1(02), 58–67. Retrieved from 

https://e‑journal.icmandalika.or.id/index.php/JLJS/article/view/74 

Darmawan, J. B., Suhariadi, F., Widjojo, S., Amiati, M., & Abdullah, A. H. (2025). 

Incorporating Islah Principles into Restorative Justice: Bridging Contemporary 

Legal Practice and Islamic Values. MILRev: Metro Islamic Law Review, 4(1), 

269–294. https://doi.org/10.32332/milrev.v4i1.10435 

Darsi, & Husairi, H. (2021). Taʿzir dalam Perspektif Fiqh Jināyāt. Al-Qisthu: Jurnal 

Kajian Ilmu-Ilmu Hukum, 16(2). https://doi.org/10.32694/qst.v16i2.787 

Fahmi, M. (2024). Restorative Justice For Perpetrators Of Crimes (Jarīmah) In The 

Perspective Of Islamic Law. Dusturiyah: Jurnal Hukum Islam, Perundang-

undangan dan Pranata Sosial, 15(1), 

https://doi.org/10.22373/dusturiyah.v15i1.26956 

Fahrurrosin, H., Hidayat, I., Abdel Rahman Houssein, A. H., & Alimuddin, K. (2024). 

TA’ZIR Santri in the Perspective of Legal and Moral Dialectics. JIL: Journal of 

Indonesian Law, 5(2), 135-157. https://doi.org/10.18326/jil.v5i2.3592. 

Falah, Taufiq Akbar Al. (2025). Analisis pidana kerja sosial sebagai alternatif pidana 

jangka pendek: Perspektif KUHP Baru Indonesia. Mahkamah: Jurnal Riset Ilmu 

Hukum, 2(1), 151–160. https://doi.org/10.62383/mahkamah.v2i1.457 

Fauzan, F. (2022). Alternatives to Criminal Conviction in a Comparative Analysis of 

Postive Law and Islamic Criminal Law. Al-Istinbath: Jurnal Hukum Islam, 7(1), 

183-202. https://doi.org/10.29240/jhi.v7i1.4308. 

Habibillah, M. R., Ramlah, M., & Toha, A. M. (2023). Penerapan Restorative Justice 

Terhadap Pidana Anak dalam Perspektif Hukum Pidana dan Hukum Islam. 

https://doi.org/10.51178/mjol.v3i2.2316
https://doi.org/10.4108/eai.21-10-2023.2343525
https://doi.org/10.24090/mnh.v18i1.10571
https://doi.org/10.19109/tazir.v7i1.18384
https://doi.org/10.32332/milrev.v4i1.10435
https://doi.org/10.32694/qst.v16i2.787
https://doi.org/10.18326/jil.v5i2.3592
https://doi.org/10.62383/mahkamah.v2i1.457
https://doi.org/10.29240/jhi.v7i1.4308


80    Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

IJOSSE: Indonesian Journal of Social Studies Education. 

https://doi.org/10.62567/ijosse.v1i3.1394 

Hady, N. (2025). Integrasi Akhlaq Islami dalam Sistem Hukum Nasional untuk 

Meningkatkan Moralitas Publik. Tasyri’ : Jurnal Muamalah dan Ekonomi 

Syariah, 7(2), 41–53. https://doi.org/10.55656/tjmes.v7i2.417 

Ibrahim, Z. S., Karimullah, S. S., Assaad, A. I., Septiani, R., & Okur, H. (2025). 

Integration of Maqaṣid al-Shariʿah in the Criminal Law Reform to Achieve Justice 

and Human Dignity: Jurnal Hukum Islam, 23(1), 105–144. 

https://doi.org/10.28918/jhi.v23i1.04 

Lestari, W. (2024). Ta’zir Crimes in Islamic Criminal Law: Definition Legal Basis Types 

and Punishments. Al-Qanun: Jurnal Kajian Sosial dan Hukum Islam, 5(1), 22. 

https://doi.org/10.58836/al-qanun.v5i1.21486 

Marsaid, H. (2020). Al-Fiqh Al-Jinayah: Memahami Tindak Pidana dalam Hukum Islam. 

Palembang: Rafah Press. 

Masriani, Y. T. (2023). Sinergi Maqashid Syariah Asy-Syāṭibī dengan Pancasila Sebagai 

Falsafah Negara Indonesia. Jurnal Ius Constituendum, 8(1), 19–33. 

https://doi.org/10.26623/jic.v8i1.6092 

Muhibban, Muhammad Misbakul Munir. (2023). The Relevance of Islamic Law to 

Criminal sanctions for narcotics users in Indonesia. Journal of World Science, 

2(5), 684–692. https://doi.org/10.58344/jws.v2i3.257 

Ningtias, A. D., Nahdliyah, H., Nugroho, F. S., & Akbari, D. A. (2023). The principle of 

Restorative Justice in sentencing In the 2023 Criminal Code. Jurnal Independent, 

11(2), 563–574. https://doi.org/10.30736/ji.v11i2.354 

Novalia, V., Hulwatan Azizah, L., Al-Islami, N., & Sukti, S. (2024). Ta’zir dalam Pidana 

Islam : Aspek Non Material. TERANG: Jurnal Kajian Ilmu Sosial, Politik dan 

Hukum, 1 (2), 225-234. https://doi.org/10.62383/terang.v1i2.222 

Nuraisyah, N. (2021). Philosophical Dimensions of Punishment in Islamic Criminal Law. 

Al-Hurriyah: Jurnal Hukum Islam, 6(1), 91–101. 

https://doi.org/10.30983/alhurriyah.v6i1.3459 

Rahimzai, H., & Mushfiq, N. (2023). “Ta’zir Punishment and Delegated Authority in 

Accordance with Islamic Jurisprudence and Afghanistan’s Enacted 

Laws”. Integrated Journal for Research in Arts and Humanities, 3(5), 1–14. 

https://doi.org/10.55544/ijrah.3.5.1 

Rahmatullah, A., & Baharun, S. (2023). Ta’zir (Punishment) at Islamic Boarding Schools: 

Between Tradition, Conception, and Shadows of Human Rights Violations. 

Tribakti: Jurnal Pemikiran Keislaman, 34(2), 267–280. 

https://doi.org/10.33367/tribakti.v34i2.3517 

Ramadhan, A. R. (2023). The Position of Receivables as the Object of Zakat According 

to Madzhab Scholars. West Science Islamic Studies, 1(1), 42–49. 

https://doi.org/10.58812/wsiss.v1i01.1616 

Ramadhan, M. C. (2023). Metode Penelitian Hukum. Bantul: Kaizen Sarana Edukasi. 

https://doi.org/10.62567/ijosse.v1i3.1394
https://doi.org/10.28918/jhi.v23i1.04
https://doi.org/10.58344/jws.v2i3.257
https://doi.org/10.62383/terang.v1i2.222
https://doi.org/10.30983/alhurriyah.v6i1.3459
https://doi.org/10.55544/ijrah.3.5.1
https://doi.org/10.33367/tribakti.v34i2.3517
https://doi.org/10.58812/wsiss.v1i01.1616


Anita Putri Aningsih et al: [Relevansi Ta’zir Sebagai Alternatif Pemidanaan...]    81 

Rohmah, S., & Alfatdi, A. R. (2022). From Living Law to National Law: Theoretical 

Reconstruction of Applying Islamic Law in Indonesia. Peradaban Journal of Law 

and Society, 1(1). https://doi.org/10.59001/pjls.v1i1.19 

Safira, W. N., Iqbal Fahlevi, M. H. S., Lubis, R. M. I., & Arsya, M. (2025). The relevance 

of the Concept of Taʿzir in the Contemporary Islamic Criminal Law System: A 

study of Islamic Criminal Law and Its Application. Jurnal Sahabat ISNU SU, 2(2), 

70–75. https://doi.org/10.70826/jsisnu.v2i2.825 

Saifudin, S. (2025). Hukuman Tindak Pidana Korupsi dalam Perspektif Hukum Pidana 

Islam. J-CEKI : Jurnal Cendekia Ilmiah, 4(3), 2784–2788. 

https://doi.org/10.56799/jceki.v4i3.8899 

Seputra, H. R. (2024). Kekuasaan Sebagai Dasar Legitimasi Hukum Dalam Pemikiran 

Filsafat Hukum. Al-Mikraj: Jurnal Studi Islam dan Humaniora, 5(1), 1–15. 

https://doi.org/10.37680/almikraj.v5i01.6234 

Siregar, F. A. A., Harahap, R. B., Fauziah, Y., Julu, T., & Munawar, S. A. (2024). Fikih 

Jinayah Kontemporer: Telaah Historis, Perkembangan dan Penerapan Qanun. 

Yogyakarta: Semesta Aksara, hlmn 40-42. 

Sodik, F. (2024). The Application of The Restorative Justice Concept in Child Criminal 

Acts Perspectives of Islamic Law and Progressive Law. Strata Law Revies, 2 (2), 

106-116. https://doi.org/1059631/slr.v2i2.213 

Sodiqin, A. (2023). Legal, Moral, and Spiritual Dialectics in the Islamic Restorative 

Justice System. Ahkam: Jurnal Ilmu Syariah, 21(2). 

https://doi.org/10.254078/ajis.v21i2.22675. 

Suhartati, Musyahid, A., Sultan, L., & Syatar, A. (2014). Umar bin Khattab’s 

Philosophical Ijtihad Thinking on the Restorative Justice Approach in Islamic 

Criminal Law. Al-Risalah Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum, 24(2), 224-244. 

https://doi.org/10.24252/al-risalah.vi.52557 

Sunarto, S. (2020). Konsep Hukum Pidana Islam dan Sanksinya dalam Perspektif Al-

Qur’an. Kordinat: Jurnal Komunikasi Antar Perguruan Tinggi Agama Islam, 

19(1), 97–112. https://doi.org/10.15408/kordinat.v19i1.17176 

Syarbaini, A. (2023). Konsep Ta’zir Menurut Perspektif Hukum Pidana Islam. Jurnal 

Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam, 17(2), 37–48. 

https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v17i2.167 

Tarsono, Edy. (2022). Pendekatan Keadilan Restoratif Terhadap Anak yang Berhadapan 

dengan Hukum. Jurnal Hukum dan Bisnis (Selisik), 8(2), . 

https://doi.org/10.35814/selisik.v8i2.4493 

Thorik, A., Anggraeni, A. N.., Hubi, Z. B., Darmawan, A., & Kismala, T. P. (2024). 

Perbandingan Konsep restorative justice dalam hukum pidana islam dengan 

hukum pidana Indonesia. No. Mos: Jurnal Penelitian Ilmu Hukum, 4(3), 88-96. 

https://doi.org/10.56393/nomos.v4i1.2100 

Ulum, M., Nasiri, N., & Repo, N. (2023). Comparative Study on Criminal Penalties 

According to The Perspective of Islamic Criminal Law and The Indonesian 

Criminal Law Code. Al-Insyiroh: Jurnal Studi Keislaman, 9(1), 210–233. 

https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v9i1.6114 

https://doi.org/10.59001/pjls.v1i1.19
https://doi.org/10.70826/jsisnu.v2i2.825
https://doi.org/10.56799/jceki.v4i3.8899
https://doi.org/10.37680/almikraj.v5i01.6234
https://doi.org/1059631/slr.v2i2.213
https://doi.org/10.254078/ajis.v21i2.22675
https://doi.org/10.24252/al-risalah.vi.52557
https://doi.org/10.15408/kordinat.v19i1.17176
https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v17i2.167
https://doi.org/10.35814/selisik.v8i2.4493
https://doi.org/10.56393/nomos.v4i1.2100
https://doi.org/10.35309/alinsyiroh.v9i1.6114

