
Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam  

P.ISSN: 1978-4945  | E.ISSN: 2828-4372 

https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/tahqiqa  

 

Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...]     19 

MENUJU FIKIH YANG ADAPTIF: MAQASID AL-SYARI‘AH 

SEBAGAI KERANGKA PENILAIAN KUPON BERHADIAH 

  
Ridhwan Khoiruddin1, Cahyo Nurul Uzmawi2, Naufal Ilham Al-faiq3, 

Rizky Eriya Ramadan4 

UIN Raden Mas Said Surakarata, Indonesia1,2,3,4 

ridhwankhddn2006@gmail.com1, cahyo100819@gmail.com2, 

naufalilhamalfaiq@gmail.com3, rizqieriyaa@gmail.com4  

 
Abstract 

The practice of prize coupons as a promotional strategy in the modern economy raises Islamic 

legal issues related to elements of gambling (maisir) and the transfer of assets without a 

legitimate basis. This study aims to analyze three models of prize coupons Model A (free 

coupons), Model B (purchase coupons), and Model C (sold coupons) based on the maqaṣid al-

syari‘ah approach. This study uses a literature study method by examining the Qur’an, hadith, 

classical fiqh literature, and contemporary studies on speculative transactions. The results show 

that Model A is in accordance with sharia principles because it does not contain elements of 

betting. Model B is conditionally permissible, with validity dependent on price transparency and 

separation of contracts. Meanwhile, Model C is categorized as maisir because it contains 

speculation and the transfer of assets in a void manner. This study confirms that maqaṣid al-

syari‘ah is a relevant evaluative framework for assessing contemporary promotional practices 

fairly and adaptively. 

Keyword: Maqaṣid al-Syari‘ah, Gift Coupons, maslahah, maisir. 

 

Abstrak 

Praktik kupon berhadiah sebagai strategi promosi dalam ekonomi modern menimbulkan 

persoalan hukum Islam terkait unsur maisir dan perpindahan harta tanpa dasar yang sah. 

Penelitian ini bertujuan menganalisis tiga model kupon berhadiah Model A (kupon gratis), 

Model B (kupon dari pembelian), dan Model C (kupon yang dijual) berdasarkan pendekatan 

maqaṣid al-syari‘ah. Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka dengan menelaah Al-

Qur’an, hadis, literatur fikih klasik, serta kajian kontemporer tentang transaksi spekulatif. Hasil 

penelitian menunjukkan bahwa Model A sesuai dengan prinsip syariah karena tidak 

mengandung unsur taruhan. Model B bersifat mubah bersyarat, dengan keabsahan bergantung 

pada transparansi harga dan pemisahan akad. Sementara itu, Model C dikategorikan sebagai 

maisir karena mengandung spekulasi dan perpindahan harta secara batil. Penelitian ini 

menegaskan bahwa maqaṣid al-syari‘ah merupakan kerangka evaluatif yang relevan dalam 

menilai praktik promosi kontemporer secara adil dan adaptif. 

Kata Kunci: Maqaṣid al-Syari‘ah, Kupon Berhadiah, maslahah, maisir. 

 

PENDAHULUAN

Praktik kupon berhadiah telah menjadi bagian dari strategi pemasaran modern 

yang diterapkan pada berbagai sektor, mulai dari pusat perbelanjaan hingga kegiatan 

promosi berskala besar. Kehadirannya tidak hanya berfungsi sebagai pemikat 

konsumen, tetapi juga membentuk pola baru dalam perilaku ekonomi masyarakat. 

Namun, di balik popularitasnya, mekanisme kupon berhadiah memunculkan perdebatan 

hukum Islam terkait unsur spekulatif (gharar), pengambilan keuntungan tanpa dasar 

usaha yang jelas, serta potensi terjadinya transaksi yang merugikan salah satu pihak 

https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/tahqiqa
mailto:ridhwankhddn2006@gmail.com1
mailto:cahyo100819@gmail.com2
mailto:naufalilhamalfaiq@gmail.com3
mailto:rizqieriyaa@gmail.com4


20     Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

(Rizki et al., 2023). Kondisi ini menjadikan isu kupon berhadiah relevan untuk dikaji 

dalam kerangka fikih kontemporer. 

Kajian fikih sebelumnya telah membahas larangan maisir dan gharar sebagai 

prinsip dasar dalam transaksi, tetapi sebagian besar penelitian terdahulu menyoroti 

kupon berhadiah secara umum tanpa membedakan variasi mekanisme yang berkembang 

di masyarakat. Beberapa model kupon bahkan berada dalam kategori abu-abu, tidak 

sepenuhnya memenuhi unsur maisir, namun juga tidak sepenuhnya bebas dari 

ketidakpastian dan potensi ketidakadilan (Nasution et al., 2022). Kekosongan kajian 

yang secara tegas membandingkan model kupon membuat penetapan hukum menjadi 

kurang presisi. Hal ini menunjukkan adanya gap penelitian yang perlu dijembatani, 

terutama karena perkembangan transaksi modern menuntut analisis hukum yang lebih 

adaptif dan berlandaskan prinsip syariah. 

Dalam konteks inilah maqaṣid al-syariah menjadi kerangka teoritik yang 

signifikan. Maqaṣid tidak hanya mengatur batas halal-haram, tetapi juga menimbang 

sejauh mana suatu praktik membawa kemaslahatan atau justru menimbulkan kerusakan 

bagi individu maupun masyarakat (Al-Syaṭibi, 1997). Perlindungan terhadap harta (ḥifz 

al-mal) dan penjagaan akal (ḥifz al-‘aql) merupakan dua elemen utama yang sangat 

relevan untuk menilai praktik kupon berhadiah. Dengan menggunakan perspektif 

maqaṣid, analisis tidak berhenti pada aspek tekstual semata, tetapi juga 

mempertimbangkan konteks sosial hingga ekonomi, potensi ketidakadilan, dan dampak 

spekulatif dalam praktik promosi (Dewi, 2023). 

Berdasarkan kebutuhan tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis tiga 

model kupon berhadiah yang berkembang di masyarakat melalui pendekatan maqaṣid 

al-syari‘ah. Penelitian ini berfokus pada identifikasi unsur maisir, tingkat spekulasi, 

serta potensi kemaslahatan yang muncul dari masing-masing mekanisme. Dengan 

menyajikan pemetaan yang lebih rinci dan argumentatif, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi ilmiah dalam bentuk penilaian hukum yang lebih komprehensif 

sekaligus rekomendasi normatif bagi penyelenggaraan promosi yang adil, etis, dan 

sesuai dengan prinsip syariah (Robi’ah et al., 2025). 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis tekstual dan konseptual 

terhadap praktik kupon berhadiah dalam perspektif hukum Islam. Penelitian dengan 

pendekatan kualitatif, yaitu prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif 

berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang dapat diamati 

(Moleong, 2001). Penelitian ini juga menggunakan pendekatan yuridis normatif yang 

ditempuh dengan cara meneliti bahan-bahan pustaka atau data sekunder yang berkaitan 

dengan hukum kupon berhadiah (Amri A, 2025).  

Penggunaan pendekatan yuridis normatif dilakukan karena kajian dalam 

penelitian ini adalah kajian ilmu hukum. Pendekatan ini dipilih karena fenomena yang 



Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...]     21 

diteliti bersifat normatif, melibatkan prinsip-prinsip syariat, serta memerlukan 

interpretasi kontekstual terhadap dalil Al-Qur’an, hadis, dan pendapat ulama klasik 

maupun kontemporer terkait larangan maisir, dan maqaṣid al-syari‘ah. Data primer 

terdiri atas nash Al-Qur’an, hadis shahih, dan literatur klasik fikih yang membahas 

transaksi spekulatif, serta karya-karya ushul fiqh yang menekankan maqaṣid sebagai 

landasan evaluasi hukum. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari jurnal ilmiah, 

artikel penelitian kontemporer mengkaji praktik kupon berhadiah, transaksi spekulatif, 

dan penerapan maqaṣid al-syari‘ah dalam konteks sosial hingga ekonomi modern. 

Analisis dilakukan melalui tiga tahap sistematis. Pertama, identifikasi praktik 

kupon berhadiah yang ada di masyarakat, termasuk model A (kupon gratis dari 

promosi), model B (kupon dari pembelian produk/layanan), dan model C (kupon dijual 

sebagai peluang undian tanpa imbalan nyata). Kedua, evaluasi setiap model 

menggunakan perspektif larangan maisir, gharar, dan prinsip perlindungan harta (ḥifẓ 

al-mal), akal (ḥifẓ al-‘aql), dan kesejahteraan sosial dalam maqāṣid al-syari‘ah, dengan 

mempertimbangkan potensi kemaslahatan (maslahah) dan kerusakan (mafsadah). 

Ketiga, sintesis temuan dilakukan dengan kerangka maqāṣid al-syari‘ah untuk menilai 

sejauh mana praktik tersebut sesuai prinsip syariat, baik dalam konteks kesehatan, 

sosial, ekonomi, maupun psikologis masyarakat, sekaligus mengidentifikasi gap 

penelitian pada model-model abu-abu yang belum banyak dianalisis secara normatif 

maupun aplikatif dalam literatur kontemporer. 

Dengan metodologi ini, penelitian tidak hanya memaparkan legalitas praktik 

kupon berhadiah, tetapi juga menekankan aspek fungsional dan strategis maqāṣid 

sebagai instrumen evaluasi hukum yang adaptif terhadap perubahan sosial dan ekonomi. 

Pendekatan kualitatif ini memungkinkan peneliti menyajikan interpretasi mendalam, 

membandingkan pandangan ulama klasik dan kontemporer, serta memberikan 

rekomendasi berbasis prinsip syariat untuk praktik yang etis, adil, dan produktif. 

LANDASAN TEORETIS 

Maqashid Syariah 

Maqashid syariah secara etimologis tersusun dari kata maqashid yang berarti 

tujuan atau sasaran, serta syariah yang merujuk pada aturan dan hukum Islam. Secara 

bahasa, konsep ini menunjukkan prinsip-prinsip umum yang menjadi dasar dalam 

memahami arah dan maksud penetapan hukum Islam. Dalam terminologi keilmuan, 

maqashid syariah dipahami sebagai tujuan yang dikehendaki Allah dalam setiap 

ketetapan syariatnya (Adesty, 2025). Wahbah Zuhaili menjelaskan bahwa maqashid 

syariah merupakan sekumpulan makna dan tujuan yang ingin dicapai oleh syariat, baik 

pada tingkat umum maupun pada persoalan tertentu. Pemikiran Imam al-Syatibi 

menegaskan adanya dua sisi tujuan dalam maqashid syariah, tujuan dari sisi Allah 

sebagai pembuat syariat, yaitu mewujudkan kemaslahatan dan kebaikan bagi manusia di 

dunia dan akhirat, serta tujuan dari sisi manusia sebagai mukallaf, yakni agar setiap 



22     Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

aktivitas selalu mempertimbangkan manfaat serta menghindarkan diri dari kerusakan 

(Masruchin, 2024). 

Maqashid syariah dapat dipahami sebagai kerangka dari tujuan hukum Islam 

yang menekankan kemaslahatan manusia. Kemaslahatan tersebut tercapai melalui 

pemenuhan kebutuhan dalam tiga tingkatan Dharuriyat, kebutuhan paling mendasar 

yang wajib dipenuhi demi menjaga keberlangsungan hidup manusia, meliputi lima 

aspek utama, agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan. Kelima aspek ini menjadi fondasi 

syariat dalam menjamin keamanan keyakinan, keselamatan hidup, kesehatan akal, 

keberlanjutan ekonomi, serta kejelasan nasab. Kemudian maslahah hajiyat, yaitu 

kebutuhan sekunder yang berfungsi meringankan kesulitan dalam memenuhi kebutuhan 

pokok, seperti sarana pendidikan yang mempermudah proses belajar meski bukan syarat 

mutlak. Tingkatan terakhir adalah maslahah tahsiniyat, yaitu kebutuhan pelengkap yang 

menyempurnakan praktik kehidupan dan ibadah, seperti menggunakan pakaian yang 

layak, yang meski tidak wajib tetap mendukung terciptanya kualitas hidup yang lebih 

baik dan selaras dengan nilai syariah (Pamungkas, 2025). 

Maisir 

Maisir berasal dari kata yusr yang berarti kemudahan, yaitu memperoleh sesuatu 

tanpa usaha yang sah. Dalam terminologi hukum Islam, maisir merujuk pada setiap 

bentuk aktivitas yang mengandung unsur taruhan dan spekulasi, di mana satu pihak 

memperoleh keuntungan dari kerugian pihak lain (Rizki et al., 2023). Praktik ini 

termasuk dalam kategori transaksi yang mengandung ketidak pastian dan memakan 

harta secara batil, karena tidak didasari usaha produktif dan keadilan dalam pertukaran. 

Islam menegaskan bahwa setiap bentuk perolehan harta yang bersifat spekulatif dan 

tidak melalui mekanisme ekonomi yang sah merupakan bentuk ketidakadilan yang 

merusak tatanan sosial dan moral masyarakat. Oleh sebab itu, larangan maisir tidak 

semata berorientasi pada aspek ibadah, melainkan juga mencakup perlindungan sosial 

hingga ekonomi dalam rangka menjaga stabilitas dan keadilan distribusi kekayaan 

(Dewi, 2023). Larangan maisir ditegaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan hadis. 

Allah SWT berfirman dalam QS. Al-Maidah ayat 90  

اَ َيُّه ينََْ يٰٓا ِ ذمَا آمَنوُْْٓا الَّذ َ وَالَْْزْلَْمَُ وَالَْْنصَْابَُ وَالمَْيسَُِْ الخَْمْرَُ اِن نَْ رِجْس  يْطٓنَِ عَََلَِ م ِ تفُْلِحُوْنََ لعََلذكَُْ فاَجْتَنِبُوْهَُ الش ذ  

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya minuman keras, 

berjudi, (berkurban untuk) berhala, dan mengundi nasib dengan anak panah 

adalah perbuatan keji (dan) termasuk perbuatan setan. Maka, jauhilah 

(perbuatan-perbuatan) itu agar kamu beruntung.” 

Bahwa judi dan khamr, perbuatan keji yang berasal dari setan dan harus dijauhi 

agar manusia mencapai keberuntungan. Wahbah al-Zuḥayli dalam al-Fiqh al-Islami wa 

Adillatuh menjelaskan bahwa maisir merupakan bentuk perolehan harta tanpa ganti 

yang sah dan mengandung unsur ketidak pastian hasil (ghayr ma‘lum al-‘aqibah) 

(Dewi, 2023). Hadis Nabi SAW pun menegaskan, “Setiap bentuk taruhan adalah 



Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...]     23 

maisir” (HR. Muslim). Berdasarkan dalil ini, para ulama sepakat bahwa hukum maisir 

bersifat qaṭ‘i al-dilālah (pasti maknanya), mencakup seluruh bentuk permainan dan 

transaksi berbasis keberuntungan, baik tradisional maupun kontemporer. Dengan 

demikian, larangan tersebut merupakan manifestasi prinsip keadilan Islam yang 

menolak segala bentuk eksploitasi ekonomi dan penindasan finansial (Rizki et al., 

2023). 

Pengharaman maisir didasari oleh empat ‘illat utama. adanya unsur spekulasi 

(gharar), ketidakadilan dalam pertukaran, praktik memakan harta secara batil, serta 

dampaknya yang melemahkan etos kerja masyarakat (Dewi, 2023). Maisir menciptakan 

pola pikir instan dan menghapus nilai produktivitas, sehingga bertentangan dengan 

tujuan syariat dalam menjaga harta (ḥifẓ al-mal) dan akal (ḥifẓ al-‘aql). Dalam 

perspektif maqaṣid al-syari‘ah, larangan ini merupakan bentuk penjagaan terhadap 

keberlanjutan ekonomi dan moral umat. Al-Qaradawi (1999) menegaskan bahwa 

pengharaman maisir adalah wujud kasih sayang Allah untuk melindungi manusia dari 

kehancuran moral dan sosial akibat keinginan memperoleh kekayaan secara cepat tanpa 

kerja keras (Harun, 2022). Dengan demikian larangan maisir bukan sekadar norma 

moral, tetapi juga instrumen ekonomi syariah untuk menciptakan keadilan, etos kerja, 

dan distribusi kekayaan yang produktif sesuai prinsip jalb al-maṣlaḥah dan dar’ al-

mafsadah (Junaidi et al., 2025). 

Maslahah 

Maslahah berarti segala bentuk kemanfaatan yang membawa kebaikan dan 

menolak kerusakan bagi manusia, baik dalam urusan agama, jiwa, akal, keturunan, 

maupun harta. Dalam kerangka uṣul al-fiqh, maslahah diposisikan sebagai prinsip 

rasional yang menjelaskan tujuan syariat (maqaṣid al-syari‘ah), yakni mewujudkan 

kemaslahatan dan mencegah mafsadah (kerusakan). Ulama berbeda pandangan 

mengenai legitimasi maslahah mursalah sebagai dasar hukum. Kelompok yang 

menolak seperti al-Baqillani, mayoritas ulama Syafi‘iyyah, dan sebagian Hanabilah 

berpendapat bahwa seluruh kemaslahatan telah termaktub dalam nash dan qiyas, 

sehingga menjadikan maslahah mursalah sebagai dalil mandiri dianggap berisiko 

membuka celah subjektivitas hukum (Harun, 2022). Sementara itu, kelompok penerima 

seperti Imam Malik, Abu Hanifah, dan Ahmad bin Hanbal menilai bahwa syariat Islam 

dibangun atas asas kemaslahatan, selama tidak bertentangan dengan nash dan bertujuan 

mewujudkan keadilan sosial (Harun, 2022). 

Pandangan klasik tentang maslahah mengalami pendalaman konseptual melalui 

pemikiran al-Ghazali dan al-Syaṭibi. Al-Ghazali menekankan bahwa maslahah hanya 

dapat diterima jika bersifat ḍaruri (primer), qaṭ‘i (pasti), dan ‘ammah (umum), serta 

tidak bertentangan dengan nash syar‘i. Dalam karya al-Mustaṣfa, menjelaskan bahwa 

maslahah mursalah hanya sah dijadikan dasar hukum bila memiliki keterkaitan 

substansial dengan tujuan syariat dan mengarah pada penjagaan lima prinsip pokok (al-

ḍaruriyyat al-khams) agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Masruchi, 2023). Berbeda 

dari pendekatan normatif al-Ghazali, al-Syaṭibi melalui al-Muwafaqat mengangkat 



24     Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

maqaṣid al-syari‘ah sebagai filsafat utama hukum Islam. Ia menegaskan bahwa seluruh 

hukum diturunkan untuk kemaslahatan manusia, sehingga maslahah bukan sekadar 

pertimbangan rasional, tetapi menjadi asas ontologis syariat itu sendiri. Dengan 

demikian, maslahah menurut al-Syaṭibi merupakan tolok ukur kesesuaian hukum 

dengan realitas sosial dan moral umat manusia (Muslim, 2023). 

Al-Syaṭibi mengklasifikasikan maslahah dalam tiga tingkatan daruriyyat, 

hajiyyat, dan taḥsiniyyat yang berfungsi sebagai alat analisis dalam penetapan hukum. 

Maslahah daruriyyat mencakup kebutuhan primer yang menjaga keberlangsungan 

hidup manusia, seperti perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Maslahah 

hajiyyat mencakup hal-hal yang menghilangkan kesulitan dan memberikan kemudahan 

tanpa mengancam eksistensi kehidupan, misalnya rukhsah dalam ibadah. Adapun 

maslahah taḥsiniyyat bersifat pelengkap, bertujuan menyempurnakan moral, adab, dan 

estetika dalam kehidupan sosial (Harun, 2022). Struktur hierarkis ini menunjukkan 

bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan adaptif, karena memberikan ruang bagi ijtihad 

yang berorientasi pada kemaslahatan manusia tanpa mengabaikan landasan nash. 

Dengan demikian, maslahah bukan hanya konsep teoretis, tetapi juga metodologi 

praktis dalam memastikan relevansi syariat sepanjang zaman (Muslim, 2023). 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Masalah Yang di Kaji 

Model A mekanisme kupon undian, diberikan secara gratis kepada peserta 

sebagai bagian dari pendaftaran atau promosi acara (bukan sebagai imbalan finansial 

langsung). Alur tipikal pertama pendaftaran peserta tanpa biaya atau dengan biaya 

pendaftaran yang terpisah dari kupon, kedua penyelenggara memberikan kupon gratis 

kepada setiap peserta saat registrasi, ketiga peserta memasukkan kupon ke kotak undian 

pada hari acara, keempat pengundian dilakukan dan hadiah diserahkan kepada 

pemenang. (Yuli & Nabila, 2025). 

Model B terjadi bila kupon hanya didapat setelah konsumen melakukan 

pembelian sesuai yang ditetapkan minimal pembelian untuk mendapatkan kupon. Alur 

umum pertama konsumen membeli produk/layanan dengan syarat minimal (mis. 

minimal pembelanjaan), kedua konsumen menyerahkan bukti pembelian ke loket/CS, 

ketiga bukti diverifikasi dan ditukar dengan kupon undian, keempat kupon dimasukkan 

ke kotak undian, kelima pengundian dan pengumuman pemenang secara transparan. (M. 

Sari et al., 2023). 

Model C, skema problematik di mana kupon (peluang ikut undian) dijual 

terpisah tanpa ada benda atau jasa nyata sebagai imbalan. Alur tipikal pertama 

penyelenggara menawarkan kupon untuk dijual, kedua peserta membeli kupon seharga 

tertentu, ketiga peserta memasukkan kupon ke kotak undian, keempat  pengundian dan 

pemberian hadiah. (Nasution et al., 2022). 

 

 

 



Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...]     25 

Hasil Kajian 

Penilaian dari perspektif Maisir 

Model A, yaitu kupon gratis yang diberikan kepada peserta sebagai bagian dari 

pendaftaran atau promosi, secara substansial tidak mengandung unsur taruhan. Hadiah 

berasal dari anggaran sponsor, dan peserta tidak mengeluarkan dana tambahan yang 

menjadi sumber hadiah. Dengan demikian, model ini dapat dikategorikan sebagai 

aktivitas mubah karena bersifat tabarru’ (pemberian) dan tidak menimbulkan kerugian 

bagi peserta, sehingga sejajar dengan prinsip keadilan distributif (‘adl) yang dijunjung 

dalam maqaṣid al-syari‘ah (Yuli & Nabila, 2025). 

Model B, berada dalam ranah syubhat atau abu-abu. Dalam model ini, kupon 

diperoleh melalui pembelian produk atau layanan dengan syarat tertentu. Dari sudut 

pandang fikih, transaksi jual beli utamanya sah, namun potensi spekulasi tetap ada jika 

penjual menaikkan harga produk secara sengaja untuk menutupi biaya hadiah. Bila 

harga produk tetap wajar dan hadiah sepenuhnya berasal dari sponsor, maka transaksi 

tetap mubah. Namun, apabila ada manipulasi harga, unsur gharar (ketidakpastian) mulai 

muncul, sehingga model ini mendekati ranah maisir terselubung. Dengan demikian, 

model B menimbulkan kebutuhan analisis lebih lanjut untuk memastikan keselarasan 

dengan prinsip larangan maisir yang menekankan keadilan, transparansi, dan tidak 

mengalihkan harta secara batil (M. Sari et al., 2023). 

Model C, yaitu kupon dijual secara terpisah tanpa imbalan nyata selain peluang 

memenangkan hadiah, jelas mengandung unsur taruhan dan memenuhi kategori maisir. 

Peserta membayar untuk memperoleh kesempatan menang, sementara sebagian besar 

peserta berpotensi rugi tanpa imbalan sah. Praktik ini menimbulkan gharar dan akl al-

mal bi al-baṭil karena dana peserta digunakan sebagai sumber hadiah, sehingga 

bertentangan dengan maqaṣid al-syari‘ah, khususnya prinsip hifz al-mal dan keadilan 

ekonomi (Nasution et al., 2022). Dari perspektif hukum Islam kontemporer, model ini 

tidak dapat diterima karena menciptakan ketidakadilan finansial yang jelas dan merusak 

etos kerja masyarakat yang produktif. 

Penilaian dari Perspektif Maslahah 

Pada Model A, kupon undian diberikan secara gratis kepada peserta sebagai 

bagian dari pendaftaran atau promosi acara. Karena peserta tidak mengeluarkan biaya 

tambahan dan hadiah dibiayai sepenuhnya dari anggaran promosi, model ini tidak 

mengandung unsur eksploitasi finansial. Dari sudut maslahah, Model A memiliki 

beberapa nilai positif. Pertama, kegiatan promosi yang menggunakan kupon gratis 

seringkali mendorong partisipasi masyarakat dalam acara-acara publik seperti jalan 

santai atau festival, sehingga memberikan kontribusi langsung pada kesehatan dan relasi 

sosial. Kedua, penyelenggaraan acara semacam ini dapat melibatkan UMKM lokal, 

memberi ruang bagi perputaran ekonomi mikro. Ketiga, model ini memberikan hiburan 

sehat yang memperkuat aspek psikologis dan rekreatif peserta. 



26     Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

Selama hadiah bersumber dari dana promosi dan tidak memengaruhi harga 

barang atau jasa yang dipasarkan  (Yuli & Nabila, 2025), Model A menghadirkan 

maslahah pada tingkatan ḍaruriyyat, ḥajiyyat, maupun taḥsiniyyat. Karena tidak ada 

faktor kerugian finansial atau spekulasi, Model A dapat dikategorikan sebagai praktik 

yang selaras dengan maqṣid al-syari‘ah. 

Model B memberikan kupon hanya setelah konsumen melakukan pembelian 

tertentu. Dari perspektif maslahah, model ini berada pada wilayah maslahah 

mu‘tabarah yang bersyarat. Di satu sisi, kegiatan promosi dapat meningkatkan aktivitas 

ekonomi, memperkuat daya beli, dan membuka peluang pemberdayaan pelaku usaha. 

Kegiatan seperti bazar atau festival belanja yang disertai undian berhadiah mampu 

menggerakkan ekonomi lokal, memberikan eksposur bagi UMKM, dan menarik minat 

konsumen tanpa harus menanggung risiko kerugian langsung. 

Namun, maslahah model ini dapat berubah menjadi mafsadah apabila terjadi 

manipulasi harga, ketidaktransparanan sumber dana hadiah, atau jika peluang menang 

sengaja dibuat tidak jelas. Dalam situasi tersebut, konsumen akan menanggung biaya 

tambahan secara tidak langsung, sehingga maslahah ekonomi berubah menjadi praktik 

yang mendekati maisir. Oleh sebab itu, maslahah pada Model B baru dapat terwujud 

apabila akad jual beli tetap terpisah dari undian, harga produk tidak dinaikkan demi 

menutup biaya hadiah, dan seluruh proses dilakukan secara transparan (M. Sari et al., 

2023). Dengan demikian, Model B termasuk mubah bersyarat, yaitu legal selama 

syarat-syarat syar‘i terpenuhi untuk menghindari mafsadah. 

Model C menjual kupon undian secara terpisah tanpa adanya barang atau jasa 

nyata sebagai imbalan. Dari perspektif maslahah, model ini termasuk kategori mafsadah 

rajiḥah (kerusakan yang lebih dominan daripada kemanfaatan). Peserta membeli 

peluang menang tanpa manfaat riil yang diterima, sehingga praktik ini menyerupai 

perjudian konvensional. Dana peserta menjadi sumber hadiah, sementara sebagian besar 

peserta mengalami kerugian. Tidak ditemukan maslahah yang setara dengan besarnya 

mafsadah dalam Model C. Tidak ada manfaat kesehatan, sosial, ekonomi, atau 

psikologis yang dapat membenarkan unsur spekulatif yang terkandung di dalamnya. 

Unsur gharar, ketidakadilan finansial, dan spekulasi menjadikan model ini bertentangan 

dengan prinsip hifz al-mal dan nilai keadilan dalam ekonomi syariah. Karena itu, 

mayoritas kajian kontemporer mengategorikan model ini sebagai praktik 

haram(Nasution et al., 2022). 

Penilaian Akhir Menggunakan Kerangka Maqaṣid al-Syari‘ah 

Menimbang temuan dari penilaian larangan maisir dan analisis maslahah, 

kerangka maqaṣid al-syari‘ah memungkinkan penilaian yang lebih adaptif dan 

kontekstual terhadap praktik kupon berhadiah modern. Dari sisi maqaṣid, tujuan utama 

adalah memastikan keseimbangan antara potensi kemaslahatan dan pencegahan 

mafsadah.  



Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...]     27 

Model A, yang bersumber hadiah dari sponsor dan tidak melibatkan dana 

peserta, menciptakan maslahah di semua dimensi kesehatan, sosial, ekonomi, dan 

psikologis dengan risiko mafsadah minimal. Model ini jelas sesuai maqāṣid dan dapat 

dikategorikan sebagai praktik mubah yang membawa manfaat nyata bagi masyarakat 

(Robi’ah et al., 2025). 

Model B menunjukkan kompleksitas penilaian maqaṣid. Meskipun transaksi jual 

beli utamanya sah, potensi spekulasi dapat muncul jika ada manipulasi harga. Oleh 

karena itu, model ini bersifat mubah bersyarat, menuntut transparansi harga dan 

kejelasan sumber dana hadiah untuk memastikan prinsip hifẓ al-mal tidak dilanggar. Hal 

ini membuka ruang penelitian lebih lanjut mengenai bagaimana prinsip maqaṣid dapat 

dijadikan panduan operasional untuk transaksi yang bersifat abu-abu dalam ekonomi 

modern, yang menjadi gap penelitian dalam literatur kontemporer (Ahmad & Abd, 

2025). 

Model C secara tegas melanggar prinsip maqaṣid karena mengandung unsur 

taruhan, mengalihkan harta secara batil, dan menimbulkan ketidakadilan ekonomi 

(Nasution et al., 2022). Praktik semacam ini mengancam hifẓ al-mal, berpotensi 

merusak akal akibat ketergantungan pada spekulasi, dan bertentangan dengan tujuan 

syariat untuk menjaga keseimbangan moral dan sosial umat (N. I. Sari & Lysa, 2022). 

Dengan demikian, penilaian akhir menegaskan bahwa hukum kupon berhadiah bersifat 

kondisional (taḥqiq al-manaṭ). Praktik yang membawa manfaat sosial hingga ekonomi 

nyata dan menghindari unsur spekulatif selaras dengan maqaṣid, sementara praktik yang 

melibatkan spekulasi jelas melanggar prinsip dasar perlindungan harta, akal, dan 

keadilan sosial (Julian et al., 2022).  

KESIMPULAN 

Simpulan penelitian ini menunjukkan bahwa praktik kupon berhadiah memiliki 

keberagaman model yang menuntut penilaian hukum berbeda sesuai karakteristiknya. 

Model A, yaitu kupon berhadiah yang diberikan secara gratis tanpa biaya tambahan, 

terbukti selaras dengan prinsip-prinsip syariah. Tidak ditemukan unsur taruhan ataupun 

gharar, sehingga model ini dapat dikategorikan sebagai aktivitas mubah yang membawa 

kemaslahatan sosial, ekonomi, dan psikologis. Model B berada pada posisi antara, 

karena legalitasnya sangat bergantung pada transparansi harga dan pemisahan yang 

tegas antara akad jual beli dengan pemberian kupon. Apabila tidak ditemukan 

manipulasi harga atau penyembunyian biaya hadiah, model ini dapat dibenarkan. 

Sebaliknya, bila muncul ketidakjelasan dan unsur spekulatif, model ini mendekati ranah 

maisir. 

Model C memberikan gambaran paling jelas tentang praktik yang dilarang oleh 

syariah. Penjualan kupon tanpa imbalan nyata selain peluang menang menunjukkan 

adanya unsur taruhan dan perpindahan harta secara batil. Praktik ini bertentangan 

dengan prinsip hifz al-mal, menimbulkan ketidakadilan ekonomi, dan merusak etos 



28     Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026 

kerja produktif. Dengan demikian, model ini masuk dalam kategori maisir yang 

diharamkan secara tegas oleh nash maupun konsensus ulama. 

Hasil penelitian ini menegaskan pentingnya penggunaan maqāṣid al-syari‘ah 

sebagai kerangka evaluatif dalam menetapkan hukum transaksi kontemporer. Maqāṣid 

memungkinkan penilaian yang lebih adaptif, rasional, dan kontekstual terhadap 

fenomena ekonomi modern, khususnya pada praktik yang berada di wilayah abu-abu 

seperti Model B. Temuan ini membuka ruang penelitian lanjutan untuk merumuskan 

standar operasional dan pedoman syariah yang lebih rinci bagi industri promosi dan 

pemasaran, sehingga dapat mendorong praktik ekonomi yang etis, transparan, dan 

berkelanjutan. 

DAFTAR PUSTAKA 

Adesty, R. (2025). Maqashid Syariah dalam Perspektif Ekonomi Islam : Konsep, Peran, 

dan Implementasi. 3(6), 274–284. 

Ahmad, A., & Abd, N. (2025). Implementasi Program Hadiah Langsung Dalam Produk 

Perbankan Syariah ( Studi Kasus Program Jakone Vaganza di Bank DKI 

Syariah). 4(9), 8765–8777. 

Amri, A., & Ajirna, C. (2025). HAK WARIS KHUNTSA MUSYKIL DAN METODE 

PENYELESAIANNYA. Jurnal Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum 

Islam, 19(1), 28–34. https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v19i1.275  

Dewi, R. P. (2023). Larangan MAGHRIB (Maysir, Gharar, Riba) dalam Transaksi Jual 

Beli Kajian Ekonomi Islam. Ejesh: Jurnal of Islamic Economics and Social, 

1(1), 23–33. https://doi.org/10.32923/ejesh.v1i1.3265 

Harun, I. A. (2022). Implementasi Konsep Maslahah Mursalah Dalam Ekonomi Islam 

Menurut Tokoh Islam Dan Jumhur Ulama. Jurnal Economina, 1(3), 563–577. 

https://doi.org/10.55681/economina.v1i3.132 

Julian, M., Diana, N. I., & Aunur, R. (2022). Pemikiran Ibnu Asyur Tentang Maqashid 

Syariah Dalam Ekonomi Kontemporer. 8(03), 2495–2500. 

Junaidi, Irjus Indrawan, & Miftahul Jannah. (2025). Maisir Dalam Ekonomi Syari’Ah 

Serta Kaitannya Dengan Perjudian. Jotika Journal In Management and 

Entrepreneurship, 4(2), 89–98. https://doi.org/10.56445/jme.v4i2.175 

Masruchin. (2024). Maqasid Syariah dalam Memperankan penafsiran kontemporer. 

12–23. 

Moleong, L. J. (2001). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rusda 

Karya. 

Nasution, M., Tinggi, S., Islam, A., & Mandailing, N. (2022). Tinjauan pendapat yusuf 

qardhawi tentang undian berhadiah pada perusahaan dagang. 3(1), 87–105. 

Pamungkas, H. F. (2025). Maqasid as-syariah: prinsip dan tujuan dalam islam. 13(02), 

71–88. 

Rizki, A., Abubakar, A., & Basri, H. (2023). Pandangan Al-Qur’an Terhadap Bentuk 

Transaksi Maysir, Gharar & Riba di Indonesia. Economics and Digital Business 

https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v19i1.275


Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...]     29 

Review, 4(1), 422–434. 

Robi’ah, Ernia, M., & Juanda, N. (2025). FIQIH KONTEMPORER : APLIKASI DAN 

RELEVANSINYA DALAM KONTEKS MASYARAKAT. 2(1), 20–28. 

Sari, M., Jasmin,  pebriyani S., & Hardiyanti, Y. (2023). Al-Kharaj, Volume 3 Nomor 2 

TINJAUAN HUKUM ISLAM TENTANG JUAL BELI DENGAN HADIAH 

Muspita Sari. 3, 130–149. 

Sari, N. I., & Lysa, L. (2022). GHARAR DAN MAYSIR DALAM TRANSAKSI 

EKONOMI ISLAM. 2, 22–40. 

Yuli, A., & Nabila, Z. (2025). TINJAUAN HUKUM ISLAM TERHADAP 

PELAKSANAAN UNDIAN BERHADIAH (STUDI KASUS TOKO ASRIN 

SIREGAR PIDOLI DOLOK KECAMATAN PANYABUNGAN). XXI(1), 70–85. 

 

 


