Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam
P.ISSN: 1978-4945 | E.ISSN: 2828-4372
https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/tahqgiga

MENUJU FIKIH YANG ADAPTIF: MAQASID AL-SYARI‘AH
SEBAGAI KERANGKA PENILAIAN KUPON BERHADIAH

Ridhwan Khoiruddin!, Cahyo Nurul Uzmawi?, Naufal Ilham Al-faiqg?,
Rizky Eriya Ramadan*

UIN Raden Mas Said Surakarata, Indonesia'->3*

ridhwankhddn2006@gmail.com', cahyo100819@gmail.com?,
naufalilhamalfaig@gmail.com?, rizgierivaa@gmail.com*

Abstract

The practice of prize coupons as a promotional strategy in the modern economy raises Islamic
legal issues related to elements of gambling (maisir) and the transfer of assets without a
legitimate basis. This study aims to analyze three models of prize coupons Model A (free
coupons), Model B (purchase coupons), and Model C (sold coupons) based on the maqasid al-
syari‘ah approach. This study uses a literature study method by examining the Qur’an, hadith,
classical figh literature, and contemporary studies on speculative transactions. The results show
that Model A is in accordance with sharia principles because it does not contain elements of
betting. Model B is conditionally permissible, with validity dependent on price transparency and
separation of contracts. Meanwhile, Model C is categorized as maisir because it contains
speculation and the transfer of assets in a void manner. This study confirms that maqasid al-
syari‘ah is a relevant evaluative framework for assessing contemporary promotional practices
fairly and adaptively.

Keyword: Maqgasid al-Syari ‘ah, Gift Coupons, maslahah, maisir.

Abstrak

Praktik kupon berhadiah sebagai strategi promosi dalam ekonomi modern menimbulkan
persoalan hukum Islam terkait unsur maisir dan perpindahan harta tanpa dasar yang sah.
Penelitian ini bertujuan menganalisis tiga model kupon berhadiah Model A (kupon gratis),
Model B (kupon dari pembelian), dan Model C (kupon yang dijual) berdasarkan pendekatan
magqasid al-syari‘ah. Penelitian ini menggunakan metode studi pustaka dengan menelaah Al-
Qur’an, hadis, literatur fikih klasik, serta kajian kontemporer tentang transaksi spekulatif. Hasil
penelitian menunjukkan bahwa Model A sesuai dengan prinsip syariah karena tidak
mengandung unsur taruhan. Model B bersifat mubah bersyarat, dengan keabsahan bergantung
pada transparansi harga dan pemisahan akad. Sementara itu, Model C dikategorikan sebagai
maisir karena mengandung spekulasi dan perpindahan harta secara batil. Penelitian ini
menegaskan bahwa maqasid al-syari‘ah merupakan kerangka evaluatif yang relevan dalam
menilai praktik promosi kontemporer secara adil dan adaptif.

Kata Kunci: Maqasid al-Syari‘ah, Kupon Berhadiah, maslahah, maisir.

PENDAHULUAN

Praktik kupon berhadiah telah menjadi bagian dari strategi pemasaran modern
yang diterapkan pada berbagai sektor, mulai dari pusat perbelanjaan hingga kegiatan
promosi berskala besar. Kehadirannya tidak hanya berfungsi sebagai pemikat
konsumen, tetapi juga membentuk pola baru dalam perilaku ekonomi masyarakat.
Namun, di balik popularitasnya, mekanisme kupon berhadiah memunculkan perdebatan
hukum Islam terkait unsur spekulatif (gharar), pengambilan keuntungan tanpa dasar
usaha yang jelas, serta potensi terjadinya transaksi yang merugikan salah satu pihak

Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...] 19


https://jurnal.stisalhilalsigli.ac.id/index.php/tahqiqa
mailto:ridhwankhddn2006@gmail.com1
mailto:cahyo100819@gmail.com2
mailto:naufalilhamalfaiq@gmail.com3
mailto:rizqieriyaa@gmail.com4

(Rizki et al., 2023). Kondisi ini menjadikan isu kupon berhadiah relevan untuk dikaji
dalam kerangka fikih kontemporer.

Kajian fikih sebelumnya telah membahas larangan maisir dan gharar sebagai
prinsip dasar dalam transaksi, tetapi sebagian besar penelitian terdahulu menyoroti
kupon berhadiah secara umum tanpa membedakan variasi mekanisme yang berkembang
di masyarakat. Beberapa model kupon bahkan berada dalam kategori abu-abu, tidak
sepenuhnya memenuhi unsur maisir, namun juga tidak sepenuhnya bebas dari
ketidakpastian dan potensi ketidakadilan (Nasution et al., 2022). Kekosongan kajian
yang secara tegas membandingkan model kupon membuat penetapan hukum menjadi
kurang presisi. Hal ini menunjukkan adanya gap penelitian yang perlu dijembatani,
terutama karena perkembangan transaksi modern menuntut analisis hukum yang lebih
adaptif dan berlandaskan prinsip syariah.

Dalam konteks inilah maqasid al-syariah menjadi kerangka teoritik yang
signifikan. Magasid tidak hanya mengatur batas halal-haram, tetapi juga menimbang
sejauh mana suatu praktik membawa kemaslahatan atau justru menimbulkan kerusakan
bagi individu maupun masyarakat (Al-Syatibi, 1997). Perlindungan terhadap harta (4ifz
al-mal) dan penjagaan akal (hifz al-‘aql) merupakan dua elemen utama yang sangat
relevan untuk menilai praktik kupon berhadiah. Dengan menggunakan perspektif
maqasid, analisis tidak berhenti pada aspek tekstual semata, tetapi juga
mempertimbangkan konteks sosial hingga ekonomi, potensi ketidakadilan, dan dampak
spekulatif dalam praktik promosi (Dewi, 2023).

Berdasarkan kebutuhan tersebut, penelitian ini bertujuan menganalisis tiga
model kupon berhadiah yang berkembang di masyarakat melalui pendekatan maqasid
al-syari‘ah. Penelitian ini berfokus pada identifikasi unsur maisir, tingkat spekulasi,
serta potensi kemaslahatan yang muncul dari masing-masing mekanisme. Dengan
menyajikan pemetaan yang lebih rinci dan argumentatif, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi ilmiah dalam bentuk penilaian hukum yang lebih komprehensif
sekaligus rekomendasi normatif bagi penyelenggaraan promosi yang adil, etis, dan
sesuai dengan prinsip syariah (Robi’ah et al., 2025).

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian
kepustakaan (library research) yang berfokus pada analisis tekstual dan konseptual
terhadap praktik kupon berhadiah dalam perspektif hukum Islam. Penelitian dengan
pendekatan kualitatif, yaitu prosedur penelitian yang menghasilkan data deskriptif
berupa kata-kata tertulis atau lisan dari orang-orang dan perilaku yang dapat diamati
(Moleong, 2001). Penelitian ini juga menggunakan pendekatan yuridis normatif yang
ditempuh dengan cara meneliti bahan-bahan pustaka atau data sekunder yang berkaitan
dengan hukum kupon berhadiah (Amri A, 2025).

Penggunaan pendekatan yuridis normatif dilakukan karena kajian dalam
penelitian ini adalah kajian ilmu hukum. Pendekatan ini dipilih karena fenomena yang

20 Tahgqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026



diteliti bersifat normatif, melibatkan prinsip-prinsip syariat, serta memerlukan
interpretasi kontekstual terhadap dalil Al-Qur’an, hadis, dan pendapat ulama klasik
maupun kontemporer terkait larangan maisir, dan maqasid al-syari‘ah. Data primer
terdiri atas nash Al-Qur’an, hadis shahih, dan literatur klasik fikih yang membahas
transaksi spekulatif, serta karya-karya ushul figh yang menekankan magqasid sebagai
landasan evaluasi hukum. Sementara itu, data sekunder diperoleh dari jurnal ilmiah,
artikel penelitian kontemporer mengkaji praktik kupon berhadiah, transaksi spekulatif,
dan penerapan magqasid al-syari‘ah dalam konteks sosial hingga ekonomi modern.

Analisis dilakukan melalui tiga tahap sistematis. Pertama, identifikasi praktik
kupon berhadiah yang ada di masyarakat, termasuk model A (kupon gratis dari
promosi), model B (kupon dari pembelian produk/layanan), dan model C (kupon dijual
sebagai peluang undian tanpa imbalan nyata). Kedua, evaluasi setiap model
menggunakan perspektif larangan maisir, gharar, dan prinsip perlindungan harta (hifz
al-mal), akal (hifz al-‘aql), dan kesejahteraan sosial dalam maqasid al-syari‘ah, dengan
mempertimbangkan potensi kemaslahatan (maslahah) dan kerusakan (mafsadah).
Ketiga, sintesis temuan dilakukan dengan kerangka maqasid al-syari‘ah untuk menilai
sejauh mana praktik tersebut sesuai prinsip syariat, baik dalam konteks kesehatan,
sosial, ekonomi, maupun psikologis masyarakat, sekaligus mengidentifikasi gap
penelitian pada model-model abu-abu yang belum banyak dianalisis secara normatif
maupun aplikatif dalam literatur kontemporer.

Dengan metodologi ini, penelitian tidak hanya memaparkan legalitas praktik
kupon berhadiah, tetapi juga menekankan aspek fungsional dan strategis maqasid
sebagai instrumen evaluasi hukum yang adaptif terhadap perubahan sosial dan ekonomi.
Pendekatan kualitatif ini memungkinkan peneliti menyajikan interpretasi mendalam,
membandingkan pandangan ulama klasik dan kontemporer, serta memberikan
rekomendasi berbasis prinsip syariat untuk praktik yang etis, adil, dan produktif.

LANDASAN TEORETIS
Magqashid Syariah

Magashid syariah secara etimologis tersusun dari kata magqashid yang berarti
tujuan atau sasaran, serta syariah yang merujuk pada aturan dan hukum Islam. Secara
bahasa, konsep ini menunjukkan prinsip-prinsip umum yang menjadi dasar dalam
memahami arah dan maksud penetapan hukum Islam. Dalam terminologi keilmuan,
maqashid syariah dipahami sebagai tujuan yang dikehendaki Allah dalam setiap
ketetapan syariatnya (Adesty, 2025). Wahbah Zuhaili menjelaskan bahwa maqashid
syariah merupakan sekumpulan makna dan tujuan yang ingin dicapai oleh syariat, baik
pada tingkat umum maupun pada persoalan tertentu. Pemikiran Imam al-Syatibi
menegaskan adanya dua sisi tujuan dalam maqashid syariah, tujuan dari sisi Allah
sebagai pembuat syariat, yaitu mewujudkan kemaslahatan dan kebaikan bagi manusia di
dunia dan akhirat, serta tujuan dari sisi manusia sebagai mukallaf, yakni agar setiap

Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...] 21



aktivitas selalu mempertimbangkan manfaat serta menghindarkan diri dari kerusakan
(Masruchin, 2024).

Magqashid syariah dapat dipahami sebagai kerangka dari tujuan hukum Islam
yang menekankan kemaslahatan manusia. Kemaslahatan tersebut tercapai melalui
pemenuhan kebutuhan dalam tiga tingkatan Dharuriyat, kebutuhan paling mendasar
yang wajib dipenuhi demi menjaga keberlangsungan hidup manusia, meliputi lima
aspek utama, agama, jiwa, akal, harta, dan keturunan. Kelima aspek ini menjadi fondasi
syariat dalam menjamin keamanan keyakinan, keselamatan hidup, kesehatan akal,
keberlanjutan ekonomi, serta kejelasan nasab. Kemudian maslahah hajiyat, yaitu
kebutuhan sekunder yang berfungsi meringankan kesulitan dalam memenuhi kebutuhan
pokok, seperti sarana pendidikan yang mempermudah proses belajar meski bukan syarat
mutlak. Tingkatan terakhir adalah maslahah tahsiniyat, yaitu kebutuhan pelengkap yang
menyempurnakan praktik kehidupan dan ibadah, seperti menggunakan pakaian yang
layak, yang meski tidak wajib tetap mendukung terciptanya kualitas hidup yang lebih
baik dan selaras dengan nilai syariah (Pamungkas, 2025).

Maisir

Maisir berasal dari kata yusr yang berarti kemudahan, yaitu memperoleh sesuatu
tanpa usaha yang sah. Dalam terminologi hukum Islam, maisir merujuk pada setiap
bentuk aktivitas yang mengandung unsur taruhan dan spekulasi, di mana satu pihak
memperoleh keuntungan dari kerugian pihak lain (Rizki et al.,, 2023). Praktik ini
termasuk dalam kategori transaksi yang mengandung ketidak pastian dan memakan
harta secara batil, karena tidak didasari usaha produktif dan keadilan dalam pertukaran.
Islam menegaskan bahwa setiap bentuk perolehan harta yang bersifat spekulatif dan
tidak melalui mekanisme ekonomi yang sah merupakan bentuk ketidakadilan yang
merusak tatanan sosial dan moral masyarakat. Oleh sebab itu, larangan maisir tidak
semata berorientasi pada aspek ibadah, melainkan juga mencakup perlindungan sosial
hingga ekonomi dalam rangka menjaga stabilitas dan keadilan distribusi kekayaan
(Dewi, 2023). Larangan maisir ditegaskan secara eksplisit dalam Al-Qur’an dan hadis.
Allah SWT berfirman dalam QS. Al-Maidah ayat 90

53 Sl s B L 0 i V3 DLl Juddly 5 ) 15l ) G

Artinya: “Wahai orang-orang yang beriman, sesungguhnya minuman keras,
berjudi, (berkurban untuk) berhala, dan mengundi nasib dengan anak panah
adalah perbuatan keji (dan) termasuk perbuatan setan. Maka, jauhilah
(perbuatan-perbuatan) itu agar kamu beruntung.”

Bahwa judi dan khamr, perbuatan keji yang berasal dari setan dan harus dijauhi
agar manusia mencapai keberuntungan. Wahbah al-Zuhayli dalam al-Figh al-Islami wa
Adillatuh menjelaskan bahwa maisir merupakan bentuk perolehan harta tanpa ganti
yang sah dan mengandung unsur ketidak pastian hasil (ghayr ma ‘lum al-‘aqibah)
(Dewi, 2023). Hadis Nabi SAW pun menegaskan, “Setiap bentuk taruhan adalah

22  Tahgqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026



maisir” (HR. Muslim). Berdasarkan dalil ini, para ulama sepakat bahwa hukum maisir
bersifat gat‘i al-dilalah (pasti maknanya), mencakup seluruh bentuk permainan dan
transaksi berbasis keberuntungan, baik tradisional maupun kontemporer. Dengan
demikian, larangan tersebut merupakan manifestasi prinsip keadilan Islam yang
menolak segala bentuk eksploitasi ekonomi dan penindasan finansial (Rizki et al.,
2023).

Pengharaman maisir didasari oleh empat ‘illat utama. adanya unsur spekulasi
(gharar), ketidakadilan dalam pertukaran, praktik memakan harta secara batil, serta
dampaknya yang melemahkan etos kerja masyarakat (Dewi, 2023). Maisir menciptakan
pola pikir instan dan menghapus nilai produktivitas, sehingga bertentangan dengan
tujuan syariat dalam menjaga harta (hifz al-mal) dan akal (hifz al-‘aql). Dalam
perspektif maqgasid al-syari‘ah, larangan ini merupakan bentuk penjagaan terhadap
keberlanjutan ekonomi dan moral umat. Al-Qaradawi (1999) menegaskan bahwa
pengharaman maisir adalah wujud kasih sayang Allah untuk melindungi manusia dari
kehancuran moral dan sosial akibat keinginan memperoleh kekayaan secara cepat tanpa
kerja keras (Harun, 2022). Dengan demikian larangan maisir bukan sekadar norma
moral, tetapi juga instrumen ekonomi syariah untuk menciptakan keadilan, etos kerja,
dan distribusi kekayaan yang produktif sesuai prinsip jalb al-maslahah dan dar’ al-
mafsadah (Junaidi et al., 2025).

Maslahah

Maslahah berarti segala bentuk kemanfaatan yang membawa kebaikan dan
menolak kerusakan bagi manusia, baik dalam urusan agama, jiwa, akal, keturunan,
maupun harta. Dalam kerangka wusul al-figh, maslahah diposisikan sebagai prinsip
rasional yang menjelaskan tujuan syariat (magqgasid al-syari‘ah), yakni mewujudkan
kemaslahatan dan mencegah mafsadah (kerusakan). Ulama berbeda pandangan
mengenai legitimasi maslahah mursalah sebagai dasar hukum. Kelompok yang
menolak seperti al-Baqillani, mayoritas ulama Syafi‘iyyah, dan sebagian Hanabilah
berpendapat bahwa seluruh kemaslahatan telah termaktub dalam nash dan qiyas,
sehingga menjadikan maslahah mursalah sebagai dalil mandiri dianggap berisiko
membuka celah subjektivitas hukum (Harun, 2022). Sementara itu, kelompok penerima
seperti Imam Malik, Abu Hanifah, dan Ahmad bin Hanbal menilai bahwa syariat Islam
dibangun atas asas kemaslahatan, selama tidak bertentangan dengan nash dan bertujuan
mewujudkan keadilan sosial (Harun, 2022).

Pandangan klasik tentang maslahah mengalami pendalaman konseptual melalui
pemikiran al-Ghazali dan al-Syatibi. Al-Ghazali menekankan bahwa maslahah hanya
dapat diterima jika bersifat daruri (primer), gat‘i (pasti), dan ‘ammah (umum), serta
tidak bertentangan dengan nash syar‘i. Dalam karya al-Mustasfa, menjelaskan bahwa
maslahah mursalah hanya sah dijadikan dasar hukum bila memiliki keterkaitan
substansial dengan tujuan syariat dan mengarah pada penjagaan lima prinsip pokok (al/-
daruriyyat al-khams) agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta (Masruchi, 2023). Berbeda
dari pendekatan normatif al-Ghazali, al-Syatibi melalui al-Muwafaqat mengangkat

Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...] 23



maqasid al-syari‘ah sebagai filsafat utama hukum Islam. la menegaskan bahwa seluruh
hukum diturunkan untuk kemaslahatan manusia, sehingga maslahah bukan sekadar
pertimbangan rasional, tetapi menjadi asas ontologis syariat itu sendiri. Dengan
demikian, maslahah menurut al-Syatibi merupakan tolok ukur kesesuaian hukum
dengan realitas sosial dan moral umat manusia (Muslim, 2023).

Al-Syatibi mengklasifikasikan maslahah dalam tiga tingkatan daruriyyat,
hajiyyat, dan tahsiniyyat yang berfungsi sebagai alat analisis dalam penetapan hukum.
Maslahah daruriyyat mencakup kebutuhan primer yang menjaga keberlangsungan
hidup manusia, seperti perlindungan agama, jiwa, akal, keturunan, dan harta. Maslahah
hajiyyat mencakup hal-hal yang menghilangkan kesulitan dan memberikan kemudahan
tanpa mengancam eksistensi kehidupan, misalnya rukhsah dalam ibadah. Adapun
maslahah tahsiniyyat bersifat pelengkap, bertujuan menyempurnakan moral, adab, dan
estetika dalam kehidupan sosial (Harun, 2022). Struktur hierarkis ini menunjukkan
bahwa hukum Islam bersifat dinamis dan adaptif, karena memberikan ruang bagi ijtihad
yang berorientasi pada kemaslahatan manusia tanpa mengabaikan landasan nash.
Dengan demikian, maslahah bukan hanya konsep teoretis, tetapi juga metodologi
praktis dalam memastikan relevansi syariat sepanjang zaman (Muslim, 2023).

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Masalah Yang di Kaji

Model A mekanisme kupon undian, diberikan secara gratis kepada peserta
sebagai bagian dari pendaftaran atau promosi acara (bukan sebagai imbalan finansial
langsung). Alur tipikal pertama pendaftaran peserta tanpa biaya atau dengan biaya
pendaftaran yang terpisah dari kupon, kedua penyelenggara memberikan kupon gratis
kepada setiap peserta saat registrasi, ketiga peserta memasukkan kupon ke kotak undian
pada hari acara, keempat pengundian dilakukan dan hadiah diserahkan kepada
pemenang. (Yuli & Nabila, 2025).

Model B terjadi bila kupon hanya didapat setelah konsumen melakukan
pembelian sesuai yang ditetapkan minimal pembelian untuk mendapatkan kupon. Alur
umum pertama konsumen membeli produk/layanan dengan syarat minimal (mis.
minimal pembelanjaan), kedua konsumen menyerahkan bukti pembelian ke loket/CS,
ketiga bukti diverifikasi dan ditukar dengan kupon undian, keempat kupon dimasukkan
ke kotak undian, kelima pengundian dan pengumuman pemenang secara transparan. (M.
Sari et al., 2023).

Model C, skema problematik di mana kupon (peluang ikut undian) dijual
terpisah tanpa ada benda atau jasa nyata sebagai imbalan. Alur tipikal pertama
penyelenggara menawarkan kupon untuk dijual, kedua peserta membeli kupon seharga
tertentu, ketiga peserta memasukkan kupon ke kotak undian, keempat pengundian dan
pemberian hadiah. (Nasution et al., 2022).

24  Tahgqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026



Hasil Kajian
Penilaian dari perspektif Maisir

Model A, yaitu kupon gratis yang diberikan kepada peserta sebagai bagian dari
pendaftaran atau promosi, secara substansial tidak mengandung unsur taruhan. Hadiah
berasal dari anggaran sponsor, dan peserta tidak mengeluarkan dana tambahan yang
menjadi sumber hadiah. Dengan demikian, model ini dapat dikategorikan sebagai
aktivitas mubah karena bersifat tabarru’ (pemberian) dan tidak menimbulkan kerugian
bagi peserta, sehingga sejajar dengan prinsip keadilan distributif (‘adl) yang dijunjung
dalam magqasid al-syari‘ah (Yuli & Nabila, 2025).

Model B, berada dalam ranah syubhat atau abu-abu. Dalam model ini, kupon
diperoleh melalui pembelian produk atau layanan dengan syarat tertentu. Dari sudut
pandang fikih, transaksi jual beli utamanya sah, namun potensi spekulasi tetap ada jika
penjual menaikkan harga produk secara sengaja untuk menutupi biaya hadiah. Bila
harga produk tetap wajar dan hadiah sepenuhnya berasal dari sponsor, maka transaksi
tetap mubah. Namun, apabila ada manipulasi harga, unsur gharar (ketidakpastian) mulai
muncul, sehingga model ini mendekati ranah maisir terselubung. Dengan demikian,
model B menimbulkan kebutuhan analisis lebih lanjut untuk memastikan keselarasan
dengan prinsip larangan maisir yang menekankan keadilan, transparansi, dan tidak
mengalihkan harta secara batil (M. Sari et al., 2023).

Model C, yaitu kupon dijual secara terpisah tanpa imbalan nyata selain peluang
memenangkan hadiah, jelas mengandung unsur taruhan dan memenuhi kategori maisir.
Peserta membayar untuk memperoleh kesempatan menang, sementara sebagian besar
peserta berpotensi rugi tanpa imbalan sah. Praktik ini menimbulkan gharar dan akl al-
mal bi al-batil karena dana peserta digunakan sebagai sumber hadiah, sehingga
bertentangan dengan magqasid al-syari‘ah, khususnya prinsip hifz al-mal dan keadilan
ekonomi (Nasution et al., 2022). Dari perspektif hukum Islam kontemporer, model ini
tidak dapat diterima karena menciptakan ketidakadilan finansial yang jelas dan merusak
etos kerja masyarakat yang produktif.

Penilaian dari Perspektif Maslahah

Pada Model A, kupon undian diberikan secara gratis kepada peserta sebagai
bagian dari pendaftaran atau promosi acara. Karena peserta tidak mengeluarkan biaya
tambahan dan hadiah dibiayai sepenuhnya dari anggaran promosi, model ini tidak
mengandung unsur eksploitasi finansial. Dari sudut maslahah, Model A memiliki
beberapa nilai positif. Pertama, kegiatan promosi yang menggunakan kupon gratis
seringkali mendorong partisipasi masyarakat dalam acara-acara publik seperti jalan
santai atau festival, sehingga memberikan kontribusi langsung pada kesehatan dan relasi
sosial. Kedua, penyelenggaraan acara semacam ini dapat melibatkan UMKM lokal,
memberi ruang bagi perputaran ekonomi mikro. Ketiga, model ini memberikan hiburan
sehat yang memperkuat aspek psikologis dan rekreatif peserta.

Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...] 25



Selama hadiah bersumber dari dana promosi dan tidak memengaruhi harga
barang atau jasa yang dipasarkan (Yuli & Nabila, 2025), Model A menghadirkan
maslahah pada tingkatan daruriyyat, hajiyyat, maupun tahsiniyyat. Karena tidak ada
faktor kerugian finansial atau spekulasi, Model A dapat dikategorikan sebagai praktik
yang selaras dengan magqsid al-syari‘ah.

Model B memberikan kupon hanya setelah konsumen melakukan pembelian
tertentu. Dari perspektif maslahah, model ini berada pada wilayah maslahah
mu ‘tabarah yang bersyarat. Di satu sisi, kegiatan promosi dapat meningkatkan aktivitas
ekonomi, memperkuat daya beli, dan membuka peluang pemberdayaan pelaku usaha.
Kegiatan seperti bazar atau festival belanja yang disertai undian berhadiah mampu
menggerakkan ekonomi lokal, memberikan eksposur bagi UMKM, dan menarik minat
konsumen tanpa harus menanggung risiko kerugian langsung.

Namun, maslahah model ini dapat berubah menjadi mafsadah apabila terjadi
manipulasi harga, ketidaktransparanan sumber dana hadiah, atau jika peluang menang
sengaja dibuat tidak jelas. Dalam situasi tersebut, konsumen akan menanggung biaya
tambahan secara tidak langsung, sehingga maslahah ekonomi berubah menjadi praktik
yang mendekati maisir. Oleh sebab itu, maslahah pada Model B baru dapat terwujud
apabila akad jual beli tetap terpisah dari undian, harga produk tidak dinaikkan demi
menutup biaya hadiah, dan seluruh proses dilakukan secara transparan (M. Sari et al.,
2023). Dengan demikian, Model B termasuk mubah bersyarat, yaitu legal selama
syarat-syarat syar‘i terpenuhi untuk menghindari mafsadah.

Model C menjual kupon undian secara terpisah tanpa adanya barang atau jasa
nyata sebagai imbalan. Dari perspektif maslahah, model ini termasuk kategori mafsadah
rajihah (kerusakan yang lebih dominan daripada kemanfaatan). Peserta membeli
peluang menang tanpa manfaat riil yang diterima, sehingga praktik ini menyerupai
perjudian konvensional. Dana peserta menjadi sumber hadiah, sementara sebagian besar
peserta mengalami kerugian. Tidak ditemukan maslahah yang setara dengan besarnya
mafsadah dalam Model C. Tidak ada manfaat kesehatan, sosial, ekonomi, atau
psikologis yang dapat membenarkan unsur spekulatif yang terkandung di dalamnya.
Unsur gharar, ketidakadilan finansial, dan spekulasi menjadikan model ini bertentangan
dengan prinsip hifz al-mal dan nilai keadilan dalam ekonomi syariah. Karena itu,
mayoritas kajian kontemporer mengategorikan model ini sebagai praktik
haram(Nasution et al., 2022).

Penilaian Akhir Menggunakan Kerangka Magqasid al-Syari‘ah

Menimbang temuan dari penilaian larangan maisir dan analisis maslahah,
kerangka maqasid al-syari‘ah memungkinkan penilaian yang lebih adaptif dan
kontekstual terhadap praktik kupon berhadiah modern. Dari sisi maqasid, tujuan utama
adalah memastikan keseimbangan antara potensi kemaslahatan dan pencegahan
mafsadah.

26 Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026



Model A, yang bersumber hadiah dari sponsor dan tidak melibatkan dana
peserta, menciptakan maslahah di semua dimensi kesehatan, sosial, ekonomi, dan
psikologis dengan risiko mafsadah minimal. Model ini jelas sesuai maqasid dan dapat
dikategorikan sebagai praktik mubah yang membawa manfaat nyata bagi masyarakat
(Robi’ah et al., 2025).

Model B menunjukkan kompleksitas penilaian maqasid. Meskipun transaksi jual
beli utamanya sah, potensi spekulasi dapat muncul jika ada manipulasi harga. Oleh
karena itu, model ini bersifat mubah bersyarat, menuntut transparansi harga dan
kejelasan sumber dana hadiah untuk memastikan prinsip hifz al-mal tidak dilanggar. Hal
ini membuka ruang penelitian lebih lanjut mengenai bagaimana prinsip maqgasid dapat
dijadikan panduan operasional untuk transaksi yang bersifat abu-abu dalam ekonomi
modern, yang menjadi gap penelitian dalam literatur kontemporer (Ahmad & Abd,
2025).

Model C secara tegas melanggar prinsip maqasid karena mengandung unsur
taruhan, mengalihkan harta secara batil, dan menimbulkan ketidakadilan ekonomi
(Nasution et al., 2022). Praktik semacam ini mengancam hifz al-mal, berpotensi
merusak akal akibat ketergantungan pada spekulasi, dan bertentangan dengan tujuan
syariat untuk menjaga keseimbangan moral dan sosial umat (N. I. Sari & Lysa, 2022).
Dengan demikian, penilaian akhir menegaskan bahwa hukum kupon berhadiah bersifat
kondisional (tahqiq al-manat). Praktik yang membawa manfaat sosial hingga ekonomi
nyata dan menghindari unsur spekulatif selaras dengan maqasid, sementara praktik yang
melibatkan spekulasi jelas melanggar prinsip dasar perlindungan harta, akal, dan
keadilan sosial (Julian et al., 2022).

KESIMPULAN

Simpulan penelitian ini menunjukkan bahwa praktik kupon berhadiah memiliki
keberagaman model yang menuntut penilaian hukum berbeda sesuai karakteristiknya.
Model A, yaitu kupon berhadiah yang diberikan secara gratis tanpa biaya tambahan,
terbukti selaras dengan prinsip-prinsip syariah. Tidak ditemukan unsur taruhan ataupun
gharar, sehingga model ini dapat dikategorikan sebagai aktivitas mubah yang membawa
kemaslahatan sosial, ekonomi, dan psikologis. Model B berada pada posisi antara,
karena legalitasnya sangat bergantung pada transparansi harga dan pemisahan yang
tegas antara akad jual beli dengan pemberian kupon. Apabila tidak ditemukan
manipulasi harga atau penyembunyian biaya hadiah, model ini dapat dibenarkan.
Sebaliknya, bila muncul ketidakjelasan dan unsur spekulatif, model ini mendekati ranah
maisir.

Model C memberikan gambaran paling jelas tentang praktik yang dilarang oleh
syariah. Penjualan kupon tanpa imbalan nyata selain peluang menang menunjukkan
adanya unsur taruhan dan perpindahan harta secara batil. Praktik ini bertentangan
dengan prinsip hifz al-mal, menimbulkan ketidakadilan ekonomi, dan merusak etos

Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...] 27



kerja produktif. Dengan demikian, model ini masuk dalam kategori maisir yang
diharamkan secara tegas oleh nash maupun konsensus ulama.

Hasil penelitian ini menegaskan pentingnya penggunaan maqasid al-syari‘ah
sebagai kerangka evaluatif dalam menetapkan hukum transaksi kontemporer. Maqasid
memungkinkan penilaian yang lebih adaptif, rasional, dan kontekstual terhadap
fenomena ekonomi modern, khususnya pada praktik yang berada di wilayah abu-abu
seperti Model B. Temuan ini membuka ruang penelitian lanjutan untuk merumuskan
standar operasional dan pedoman syariah yang lebih rinci bagi industri promosi dan
pemasaran, sehingga dapat mendorong praktik ekonomi yang etis, transparan, dan
berkelanjutan.

DAFTAR PUSTAKA

Adesty, R. (2025). Magashid Syariah dalam Perspektif Ekonomi Islam : Konsep, Peran,
dan Implementasi. 3(6), 274-284.

Ahmad, A., & Abd, N. (2025). Implementasi Program Hadiah Langsung Dalam Produk
Perbankan Syariah ( Studi Kasus Program Jakone Vaganza di Bank DKI
Syariah). 4(9), 8765-8777.

Amri, A., & Ajirna, C. (2025). HAK WARIS KHUNTSA MUSYKIL DAN METODE
PENYELESAIANNYA. Jurnal  Tahgiga:  Jurnal  Pemikiran — Hukum
Islam, 19(1), 28-34. https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v1911.275

Dewi, R. P. (2023). Larangan MAGHRIB (Maysir, Gharar, Riba) dalam Transaksi Jual
Beli Kajian Ekonomi Islam. Ejesh: Jurnal of Islamic Economics and Social,
1(1), 23-33. https://doi.org/10.32923/ejesh.v1i11.3265

Harun, I. A. (2022). Implementasi Konsep Maslahah Mursalah Dalam Ekonomi Islam
Menurut Tokoh Islam Dan Jumhur Ulama. Jurnal Economina, 1(3), 563-577.
https://doi.org/10.55681/economina.v1i3.132

Julian, M., Diana, N. 1., & Aunur, R. (2022). Pemikiran Ibnu Asyur Tentang Magqashid
Syariah Dalam Ekonomi Kontemporer. 8(03), 2495-2500.

Junaidi, Irjus Indrawan, & Miftahul Jannah. (2025). Maisir Dalam Ekonomi Syari’Ah
Serta Kaitannya Dengan Perjudian. Jotika Journal In Management and
Entrepreneurship, 4(2), 89-98. https://doi.org/10.56445/jme.v4i2.175

Masruchin. (2024). Magasid Syariah dalam Memperankan penafsiran kontemporer.
12-23.

Moleong, L. J. (2001). Metodologi Penelitian Kualitatif. Bandung: Remaja Rusda
Karya.

Nasution, M., Tinggi, S., Islam, A., & Mandailing, N. (2022). Tinjauan pendapat yusuf
qardhawi tentang undian berhadiah pada perusahaan dagang. 3(1), 87-105.

Pamungkas, H. F. (2025). Magasid as-syariah: prinsip dan tujuan dalam islam. 13(02),
71-88.

Rizki, A., Abubakar, A., & Basri, H. (2023). Pandangan Al-Qur’an Terhadap Bentuk
Transaksi Maysir, Gharar & Riba di Indonesia. Economics and Digital Business

28 Tahqiqa: Jurnal Pemikiran Hukum Islam: Vol. 20 No. 1, Januari 2026


https://doi.org/10.61393/tahqiqa.v19i1.275

Review, 4(1), 422-434.

Robi’ah, Ernia, M., & Juanda, N. (2025). FIQIH KONTEMPORER : APLIKASI DAN
RELEVANSINYA DALAM KONTEKS MASYARAKAT. 2(1), 20-28.

Sari, M., Jasmin, pebriyani S., & Hardiyanti, Y. (2023). A/-Kharaj, Volume 3 Nomor 2
TINJAUAN HUKUM ISLAM TENTANG JUAL BELI DENGAN HADIAH
Muspita Sari. 3, 130—149.

Sari, N. I, & Lysa, L. (2022). GHARAR DAN MAYSIR DALAM TRANSAKSI
EKONOMI ISLAM. 2, 22—-40.

Yuli, A., & Nabila, Z. (2025). TINJAUAN HUKUM ISLAM TERHADAP
PELAKSANAAN UNDIAN BERHADIAH (STUDI KASUS TOKO ASRIN
SIREGAR PIDOLI DOLOK KECAMATAN PANYABUNGAN). XXI(1), 70-85.

Ridhwan Khoiruddin et al: [Menuju Fikih yang Adaptif...] 29



